
Volume I





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A presente obra encontra-se sob a licença Creative Commons 

(Atribuição-Uso não-comercial-No Derivative Works 3.0 Brasil) 

Para visualizar uma cópia da licença, visite 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/br/ ou mande uma 

carta para: Creative Commons, 171 Second Street, Suite 300, San 

Francisco, California, 94105, USA. 

 

 

Este livro teve o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (CAPES) 



Isabel Fernandes de Oliveira • Ilana Lemos de Paiva
Ana Ludmila Freire Costa • Fellipe Coelho-Lima 

Keyla Amorim (Organizadores)



Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)

M392 Marx hoje: pesquisa e transformação social./ Isabel Fernandes de Oliveira, 
Ilana Lemos de Paiva, Ana Ludmila Freire Costa, Felipe Coelho Lima, Keyla 
Amorim (Organizadores). – 1.ed.— São Paulo: Outras Expressões, 2016.

284 p.

Indexado em GeoDados - http://www.geodados.uem.br.
Textos originalmente apresentados no I Seminário Marx Hoje: Pesquisa e 
Transformação Social em abril de 2014 na UFRN.

ISBN 978-85-9482-002-0
1. Socialismo. I. Oliveira, Isabel Fernandes de (org.). II. Paiva, Ilana 
Lemos de (org.). III. Costa, Ana Ludmila Freire, (org.) IV. Lima, Felipe 
Coelho (org.). V. Amorim, Keyla (org.). VI.Título.

CDU 329.14

Bibliotecária: Eliane M. S. Jovanovich CRB 9/1250



Sumário

Apresentação....................................................................................7

Prefácio...........................................................................................15
Marcello Musto, York University

Parte I – A tradição marxista: pesquisa e transformação social

1. A atualidade do método de Marx..............................................25
Oswaldo H. Yamamoto, UFRN

2. Lukács: trabalho e ser social......................................................43
Ivo Tonet, UFAL

3. Pesquisa na tradição marxista: método e sua contribuição  

para as ciências humanas e sociais................................................57
Elaine Rossetti Behring, UERJ

4. O método e a teoria marxiana....................................................71
Jane Cruz Prates, PUC-RS

5. Marxismo e transformação social:  

tendências e contratendências.....................................................101
Carlos Montaño, UFRJ

Parte II – Questões contemporâneas à luz do marxismo

6. Capital: a verdade absoluta do ceticismo pós-moderno e 

adjacências....................................................................................137
Mario Duayer, UERJ

7. Educação, ideologia e práxis....................................................155
Ana Lia Almeida e Roberto Efrem Filho, UFPB

8. Marxismo e América Latina: história e possibilidades  

no século XXI...............................................................................173
Daniel Araujo Valença, UFERSA

9. A era das rebeliões e os desafios do marxismo.......................201
Ricardo Antunes, UNICAMP



Parte III – Psicologia e marxismo

10. A atualidade do marxismo e sua contribuição para o debate 

sobre a formação e atuação do profissional de Psicologia..........223
Isabel Fernandes de Oliveira e Ilana Lemos de Paiva, UFRN

11. Marxismo e pesquisa: apontamentos sobre a experiência  

de um Grupo de Pesquisa em Psicologia.....................................245
Raquel Souza Lobo Guzzo, PUC-Campinas

12. Marxismo e Psicologia: Notas críticas sobre epistemologismo, 

emancipação e historicidade.......................................................255
Fernando Lacerda Júnior, UFG

Organizadores...............................................................................277

Autores..........................................................................................279



Apresentação

Este livro é fruto do conjunto de atividades que compuseram 
o I Seminário Marx Hoje: Pesquisa e Transformação Social, 

ocorrido em abril de 2014, nas dependências da Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte. O evento foi uma realização do 
Grupo de Pesquisas Marxismo & Educação (GPM&E), vinculado 
ao Programa de Pós-graduação em Psicologia da referida institui-
ção (PPgPsi/UFRN). Constituído no ano de 1995, o GPM&E tem 
como proposta congregar pesquisadores, docentes e estudantes de 
graduação e pós-graduação de Psicologia com uma identificação 
de ordem teórico-metodológica comum: a teoria social marxiana.

Por sua inserção no campo da Psicologia, o Grupo se 
depara, cotidianamente, com dois árduos esforços na tentativa 
de construir uma “ciência da história”, uma vez que a tradição de 
Marx não é muito afeita à academia e muito menos à Psicologia. 
Primeiro, romper com a tradição positivista, ainda hegemônica na 
pesquisa científica acadêmica, mesmo diante de diversos ensaios 
de naturezas distintas. E o segundo, debater sobre transformação 
social na Psicologia, que traz em sua história estratégias de con-
servação da ordem, como por exemplo, ter sido parceira do Golpe 
Civil-Militar de 1964.

Tendo em vista estes desafios, o GPM&E assumiu a tarefa 
de realização do Seminário em questão. Dessa forma, o evento 
visou proporcionar a difusão da obra de Karl Marx e da tradição 
teórica e política que se formou em sua esteira, promovendo con-
ferências, mesas-redondas e grupos temáticos no campo do mar-
xismo, voltados à pesquisa e transformação social. Um objetivo 
secundário alcançado foi a inserção do Nordeste (e do Rio Grande 
do Norte, em particular) como um polo de eventos e debates sobre 



8    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

a teoria social marxiana/tradição marxista no Brasil, circuito tra-
dicionalmente restrito ao Sudeste.

O evento, gratuito, contou com a participação de quase 
600 pessoas de todo o país, entre alunos de graduação e pós-gra-
duação das mais diversas áreas (ainda que tenha ficado clara a 
presença maciça de alunos e pesquisadores do Serviço Social, 
também estiveram presentes acadêmicos de Psicologia, Direito, 
Pedagogia, Ciências Sociais, Filosofia, entre outros), além de pro-
fissionais atuantes em vários segmentos.

Na ocasião, a teoria marxiana e a tradição marxista fun-
cionaram como articulação entre a pesquisa científica, reduto da 
academia e por vezes criticada por seu distanciamento em rela-
ção à “vida real”, e a perspectiva da transformação social, consi-
derando as condições de vida de uma população cada vez mais 
pauperizada, despolitizada e excluída de muitos direitos sociais. 
Várias questões foram debatidas neste sentido, outras tantas ainda 
carecem de respostas. Contudo, no longo e complexo processo de 
estreitar mais a relação entre o que é produzido na academia e o 
que efetivamente ocorre na vida das pessoas, um primeiro e efe-
tivo passo foi dado.

Ao final do evento, restou a constatação de que este 
momento foi, não só importante, mas principalmente, necessá-
rio: por meio do intercâmbio entre pesquisadores e do aprofun-
damento de questões essenciais à pesquisa marxista, reitera-se 
o papel da academia na promoção de uma formação crítica e 
revolucionária.

Visando dar continuidade a este debate, neste livro está 
reunida grande parte das contribuições dos pesquisadores parti-
cipantes do Seminário, que foram convidados a elaborar um texto 
que refletisse sua intervenção no evento, com o intuito de que o 
registro funcione como extensão do diálogo promovido. Por este 
motivo, os capítulos apresentam diferenças de estilo e conteúdo: 
alguns mais didáticos, outros mais informativos e uns tantos 
essencialmente reflexivos, a depender da natureza da atividade 



que lhe deu origem (conferências, mesas-redondas e grupos temá-
ticos). Um aspecto, contudo, todos carregam: o caráter revolucio-
nário, ao menos em intenção. Aproveitamos para agradecer pela 
colaboração de todos os autores.

O livro está organizado em três partes, que são precedi-
das por um prefácio, este, de autoria de Marcello Musto, profes-
sor da York University. Profundo conhecedor da obra marxiana, 
Musto instiga os leitores a refletirem sobre a importância da atua-
lidade do pensamento marxiano a partir da apresentação do pro-
jeto Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA), que pretende lançar 
a edição completa dos escritos de Marx e Engels. Aproveitamos 
para agradecer a contribuição de Victor Varela na tradução deste 
material.

A primeira parte reúne material acerca dos fundamentos 
ontológicos, teóricos e metodológicos da teoria marxiana e tradi-
ção marxista, disposto em cinco capítulos.

No primeiro deles, Oswaldo Hajime Yamamoto (UFRN) 
alude ao tripé fundamental da teoria social marxiana – método 
dialético, teoria do valor-trabalho e revolução – para reivindi-
car a atualidade do método de Marx. Na esteira da tradição mar-
xista que recorre a Lukács para reforçar a ortodoxia do método, 
Yamamoto reitera o incontestável lugar que a teoria social mar-
xiana ocupa na compreensão da sociedade burguesa e na sua 
superação. Também é característica desse texto a reflexão acerca 
da apropriação de Marx pela academia, que, espaço de contradi-
ção, tem sido lugar de formação, de resistência política, de crítica 
às tendências relativistas, e de sofisticação de análises de inspi-
ração marxiana.

Na sequência, Ivo Tonet (UFAL) fundamenta-se na ontolo-
gia do ser social para destacar a primazia do trabalho na consti-
tuição do ser social e a necessidade do retorno ao caráter crítico 
do pensamento de Marx para um projeto revolucionário. Tonet 
disserta sobre o caráter genérico do trabalho como categoria 
mediadora do ser social com o ser natural, e como modelo de 

Apresentação﻿    	     9



10    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

todas as atividades sociais; sobre a particularidade do ser social 
na produção do novo; sobre a relação entre teleologia e causali-
dade; e sobre a importância da consciência nessa mediação. Além 
disso, trata da contribuição da ontologia do ser social do ponto 
de vista metodológico, na produção de conhecimento científico, 
e prático, nas consequências dessa relação quando se trata da 
sociedade dividida em classes.

Ainda nesta parte, Elaine Rossetti Behring (UERJ) atribui 
à teoria social marxiana o caráter de aporte teórico-metodológico, 
cujas categorias são necessárias à explicação do mundo atual e 
afeitas à produção de conhecimento no âmbito acadêmico. Em 
suas palavras, “o método em Marx é essa sofisticada bússola 
para interpretar o mundo”. Ancorando-se nessa linha de argu-
mentação, o capítulo se estrutura a partir das contribuições dessa 
teoria social para análise do fundo público, temática central na 
linha de pesquisa da autora no Grupo de Estudos e Pesquisas do 
Orçamento Público e da Seguridade Social (GOPSS/UERJ).

No quarto capítulo, Jane Cruz Prates (PUCRS) sistematiza 
as diretrizes metodológicas da teoria social marxiana, destacando 
suas bases axiológicas, ontológicas e epistemológicas; o trabalho 
como objeto de investigação e suas particularidades no modo 
de produção capitalista; e as principais categorias dialéticas e 
os momentos de investigação e exposição do método marxiano. 
Prates defende a escolha da teoria social marxiana como uma 
opção política cuja direção é a emancipação humana. É com essa 
postura que questões centrais para investigações que subsidiam 
o projeto revolucionário se impõem, bem como a forma de proce-
der essas pesquisas requer crítica. Assim, sistematizar diretrizes 
para investigações nessa perspectiva se torna tarefa necessária 
em uma sociedade marcada por contradições de classes – esforço 
didático adotado nesse capítulo.

No último capítulo da primeira parte, Carlos Montaño 
(UFRJ) contribui para a discussão sobre transformação social, con-
trapondo-se às tendências teóricas fragmentárias contemporâneas 



que substituem transformação por mudança social. Defendendo a 
crítica radical em oposição ao esvaziamento conceitual, Montaño 
reposiciona as categorias essenciais para análise e transforma-
ção do modo de produção capitalista, define o socialismo como 
caminho para o comunismo e recupera os fundamentos marxia-
nos da transformação social, quais sejam, o esgotamento do modo 
de produção e a constituição do sujeito revolucionário. A crise 
estrutural e a centralidade da classe trabalhadora organizada 
são condições inegáveis para a transformação do capitalismo e é 
nessa direção que o autor finaliza o capítulo, com os desafios para 
superação desse modelo societário.

A segunda parte do presente livro é composta por 
quatro textos que tratam de debates emergentes do mundo 
contemporâneo.

Ela inicia-se com o capítulo de Mário Duayer (UERJ), no 
qual problematiza o “relativismo no atacado” propalado hoje em 
dia entre filósofos de tradições pós (pós-modernos, pós-estrutu-
ralistas, pós-críticos) e neopositivistas. Nessa incursão, Duayer 
realiza um duplo movimento: primeiro, apresenta de que forma 
os escritos marxianos já continham a crítica essencial estabele-
cida por ambas as correntes (a primeira, acerca do relativismo do 
conhecimento humano, e a segunda, acerca do processo de cons-
trução do conhecimento); segundo, revela as limitações e distor-
ções ontológicas promovidas por ambas as tradições. A saída para 
essa encruzilhada histórica é o retorno, assim como fez Marx, 
à crítica verdadeira, isto é, à crítica ontológica das imagens do 
mundo burguês.

Em seguida, Ana Lia Almeida e Roberto Efrem Filho 
(ambos da UFPB) traçam uma análise acerca das relações entre 
o processo educativo e a construção de formas ideológicas de 
consciência na sociedade capitalista, exemplificando as poten-
cialidades dessa relação em duas experiências acadêmicas que 
conduzem no curso de Direito da Universidade Federal da 
Paraíba. Alicerçados nos escritos de Marx, Lukács e Mézsáros, os 

Apresentação﻿    	     11



12    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

autores precisam o conceito de ideologia, bem como a forma que 
a educação comparece no processo de produção de consciências, 
tendo como marca indelével a luta de classes. 

O capítulo seguinte, de autoria de Daniel Araújo Valença 
(UFERSA), aborda a teoria social marxiana nos países latino-ame-
ricanos, com enfoque na compreensão da ascensão dos governos 
de caráter progressista nessa região, em especial, na Bolívia. 
Para tanto, empreende, ao mesmo tempo, um regaste histórico 
das principais categorias marxianas para compreender a totali-
dade social e apresenta a forma como essas discussões aporta-
ram na América Latina. O autor realiza uma cuidadosa análise do 
processo histórico boliviano desde a consolidação dos regimes 
neoliberais naquele país até a atual constituição de um governo 
“popular-democrático com intuito socialista” e encerra proble-
matizando o acesso ao poder desses governos de viés semelhante 
em diversos países latino-americanos e as possibilidades de con-
tribuição do marxismo para a compreensão dessa situação.

Encerrando essa parte, Ricardo Antunes (UNICAMP) em 
seu texto aborda quatro aspectos: a prevalência de uma contrarre-
volução burguesa em escala mundial, iniciada na década de 1970 
e marcada pela tríade neoliberalismo, reestruturação produtiva 
e crescimento do capital financeiro; a recente onda de revoltas 
populares ocorridas, tanto no norte, como no sul do mundo, 
caracterizadas pela heterogeneidade das pautas e o compareci-
mento ativo das transversalidades (gênero, etnia, nacionalidade, 
idade etc.); o reconhecimento da relação intrínseca entre o prole-
tariado e a revolução, sendo necessário o reconhecimento da nova 
morfologia dessa classe; e, por fim, a inclusão do proletariado do 
setor de serviços em meio aos debates de classe, haja vista o seu 
pujante crescimento nas últimas décadas. Contrariando as teses 
de que o marxismo é irrelevante para o mundo atual, Antunes 
conclui afirmando que “é preciso voltar a Marx e, a partir dele, 
olhar o século XXI”.



A terceira e última parte da coletânea reúne material espe-
cífico da Psicologia.

Ela se inicia com o capítulo de autoria de Isabel Fernandes 
de Oliveira e Ilana Lemos de Paiva (ambas da UFRN), coordena-
doras do GPM&E (junto com o Prof. Dr. Oswaldo H. Yamamoto) e 
do evento. No texto, as autoras se propõem a apresentar “os pres-
supostos da teoria social formulada por Marx e Engels como eixo 
inspirador de pesquisa, de formação de pensamento crítico e de 
uma atuação profissional militante”. Com isso, pretendem apon-
tar contribuições do marxismo para refletir o lugar da Psicologia 
como ciência e profissão, na direção de uma práxis verdadeira-
mente transformadora da realidade social alvo de seu trabalho.

Na sequência, Raquel Souza Lobo Guzzo (PUCCAMP) pro-
blematiza a relação “Psicologia & Marxismo” evidenciando ele-
mentos teóricos e exemplos práticos para essa aproximação. Para 
tanto, trata das potencialidades da Psicologia como um campo do 
conhecimento que forneceria subsídios valiosos quanto à ques-
tão da ética e da vida social, ainda que, historicamente, essa área 
tenha compactuado com os ideais liberais. Como exemplo, Guzzo 
resgata a experiência de seu grupo de pesquisa que vem desen-
volvendo trabalhos acerca da passagem da consciência de si para 
a consciência de classe. 

No último capítulo referente a este tema, Fernando 
Lacerda Jr. (UFG) argumenta em torno do que seria marxismo 
e transformação social, seguindo com uma breve exposição dos 
conceitos decisivos nessa tradição. Após apresentar tentativas 
de aproximação da Psicologia com o marxismo, ele sublinha as 
potencialidades de aproximação desse campo com os pressu-
postos marxistas-lukacsianos, a saber: a construção de uma nova 
filosofia da subjetividade, o papel do sujeito na história e a com-
preensão materialista e histórica da autoconstrução humana.

A expectativa é que esta coletânea forneça contribuições 
essenciais para todos aqueles envolvidos na necessária articula-
ção entre pesquisa e transformação social, sobretudo aqueles que 

Apresentação﻿    	     13



14    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

reconhecem na teoria social marxiana os fundamentos para esta 
tarefa.

Cientes de que o conhecimento é elemento indispensá-
vel para qualquer tentativa de crítica e construção de alternati-
vas, temos a satisfação de informar nossa adesão ao Movimento 
de Acesso Aberto, com a disponibilização da íntegra desta obra 
na página eletrônica do evento (www.marxhoje.com.br) e ado-
ção da licença de atribuição Creative Commons, além de vídeos 
do Seminário na internet (https://www.youtube.com/user/
marxhoje).

Isabel Fernandes de Oliveira

Ilana Lemos de Paiva

Ana Ludmila F. Costa

Fellipe Coelho-Lima

Keyla Amorim



Prefácio

Marcello Musto

O (novo) renascimento de Marx

Se a atualidade de um autor consiste em sua capacidade de 
estimular novas ideias, então se pode dizer que Karl Marx 

permanece inquestionavelmente atual.

Em razão de eventos políticos ou disputas teóricas, o inte-
resse na obra de Marx tem variado ao longo do tempo e passou por 
períodos de declínio. De debates sobre os problemas não resolvi-
dos d’O Capital à tragédia do comunismo russo, a crítica às ideias 
de Marx parece apontar persistentemente para além do horizonte 
conceitual do marxismo. Ainda que sempre tenha havido um 
“retorno a Marx”, há uma nova necessidade de utilizar sua obra 
como referência, que, de tempos em tempos, tem continuado a 
exercer um fascínio irresistível tanto nos seus seguidores quanto 
nos seus críticos. 

Isso também foi o que aconteceu depois da queda do 
Muro de Berlim. Em 1989, conservadores e progressistas, liberais 
e pós-comunistas, quase unanimemente, decretaram o desapare-
cimento definitivo de Marx. Contudo, apesar de ter sido postu-
lado como datado no final do século XX – e contra as projeções 
daqueles que previam seu esquecimento total –, a poeira tem sido 
retirada de seus livros com cada vez mais frequência, e Marx tem 
reaparecido neste estágio da história com uma velocidade surpre-
endente, em vários aspectos.



16    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Diante de uma nova e profunda crise do capitalismo, jor-
nalistas e formadores de opinião, de vários círculos políticos e 
culturais, estão novamente buscando um autor que, no passado, 
era frequente e erroneamente associado à União Soviética e que 
foi fortemente desacreditado depois do “socialismo realmente 
existente”.

Desde 2008, centenas de grandes jornais, revistas, canais 
de televisão e rádios têm estampado discussões reiteradas acerca 
do papel de Marx como um dos mais relevantes pensadores de 
todos os tempos.

Tem havido um “renascimento de Marx” em quase todos 
os lugares. Ao redor de todo o mundo, cursos universitários e 
conferências sobre seu pensamento estão na moda novamente1. 
O Capital tornou-se mais uma vez um best-seller na Alemanha, 
enquanto uma versão do livro foi produzida em mangá, no Japão. 
Na China, uma nova edição dos trabalhos de Marx e Engels está 
sendo publicada (com traduções do alemão e não, como no pas-
sado, do russo), enquanto na América Latina uma nova demanda 
por Marx tem sido recorrente na política. Na Europa, como 
demonstrado com a vitória do Syriza – a Coligação da Esquerda 
Radical – nas eleições da Grécia, a crítica ao capitalismo e aos 
seus dogmas contemporâneos está de volta ao cenário político. 

Além disso, periódicos acadêmicos têm estado crescen-
temente abertos a contribuições sobre a produção de Marx e, 
durante os últimos anos, uma proliferação de estudos sobre sua 
obra tem indubitavelmente surgido. Depois de um baixo interesse 
nos anos 1980 e de um “silêncio conspiratório” nos anos 1990, 
edições novas ou republicadas dos escritos de Marx tornaram-
-se novamente disponíveis em quase todo lugar em que o autor 
era popular nos anos 1960 e 1970 (exceto na Rússia e no Leste 
Europeu, onde os desastres do “socialismo realmente existente” 

1	 O Seminário Marx Hoje, organizado pelo Grupo de Pesquisas Marxismo & 
Educação na UFRN, é um exemplo desse fenômeno.



ainda estão muito recentes para um renascimento de Marx). 
Novos estudos sobre Marx têm produzido resultados importantes 
e inovadores nos muitos dos campos em que têm florescido.

A edição MEGA: novos naminhos de pesquisa 

A contribuição acadêmica mais significativa para o atual 
“renascimento de Marx” vem da continuidade da Marx-Engels-
Gesamtausgabe (MEGA), a edição completa dos escritos de Marx 
e Engels. 

Depois da morte de Marx, em 1883, Friedrich Engels foi 
o primeiro a dedicar-se a essa tarefa tão difícil de editar o legado 
de seu amigo – devido à dispersão do material, da obscuridade 
da linguagem e da ilegibilidade dos manuscritos. Seu trabalho 
concentrou-se na reconstrução e seleção dos materiais originais, 
na publicação dos textos ainda não publicados ou incompletos e, 
ao mesmo tempo, nas republicações e traduções, em novas lín-
guas, dos escritos de Marx já conhecidos. Mesmo se houvesse 
exceções, tais como o caso das Teses sobre Feuerbach, publicadas 
em 1888 como apêndice de sua obra Ludwig Feuerbach e o Fim 
da Filosofia Clássica Alemã, e Crítica ao Programa de Gotha, que 
vieram a público em 1891, Engels focou quase exclusivamente 
no trabalho editorial d’O Capital, do qual Marx havia publicado 
apenas o primeiro volume. 

Depois da morte de Engels, o encarregado esperado pela 
opera omnia2 de Marx e Engels não poderia ter sido ninguém 
menos que o Partido Social-Democrata da Alemanha, titular de 
seus Nachlaß (direitos) e cujos líderes Karl Kautsky e Eduard 
Bernstein possuíam as melhores competências linguísticas e 
teóricas. Entretanto, os conflitos políticos dentro do Partido 
não apenas impediram a publicação da maior e mais relevante 
parte dos trabalhos de Marx, como também ocasionaram a dis-

2	 Do Latim: toda a obra.

Prefácio﻿    	     17



18    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

persão de seus manuscritos, comprometendo qualquer possibi-
lidade de uma edição sistemática. Inacreditavelmente, o Partido 
Social-Democrata da Alemanha não finalizou o trabalho, tratando 
o legado literário de Marx e Engels com o máximo de negligência. 
Nenhum de seus teóricos reuniu uma lista cuidadosa dos manus-
critos de seus dois fundadores. Ninguém se dedicou a coletar suas 
correspondências, a despeito do fato de que esta foi claramente 
uma fonte muito útil de esclarecimento acerca dos seus escritos.

A primeira tentativa de publicar as obras completas de 
Marx e Engels, a Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA), deu-se 
apenas nos anos de 1920, na União Soviética. Ainda, no começo 
dos anos 1930, o stalinismo, que também alcançou os princi-
pais acadêmicos envolvidos no projeto, e o advento do Nazismo 
na Alemanha interromperam abruptamente os trabalhos nessa 
edição.

A MEGA, planejada para ser uma reprodução fiel com um 
aparato crítico extensivo de todos os escritos dos dois pensado-
res, iniciada em 1975, também foi interrompida; desta vez, como 
resultado da queda do Muro de Berlim. Em 1990, com o intuito 
de continuar a edição, o Internationaal Instituut voor Sociale 
Geschiedenis, de Amsterdam, e o museu Karl Marx Haus, em 
Trier, formaram o Internationale Marx-Engels-Stiftung. Depois de 
uma fase difícil de reorganização, em que novos princípios edi-
toriais foram aprovados, a publicação da MEGA recomeçou em 
1998.

A edição está dividida em quatro seções: a primeira 
inclui todas as obras, artigos e rascunhos, excluindo O Capital; 
a segunda inclui O Capital e seus estudos preliminares de 1857; 
a terceira é dedicada à correspondência trocada entre Marx e 
Engels; enquanto a quarta contém trechos, anotações e notas mar-
ginais. Dos 114 volumes planejados, 58 já foram publicados (18 
reiniciados desde 1998), cada qual consistindo em dois livros: o 
texto mais o aparato crítico, que contém os índices e muitas notas 
adicionais. Esse empreendimento tem uma grande importância, 



considerando que uma parte substancial dos manuscritos prepa-
ratórios de Marx d’O Capital, de sua correspondência volumosa e 
do imenso montante de trechos e anotações comuns enquanto o 
autor lia nunca foram publicadas antes da MEGA.3

Devido à importância dessas novas publicações, o Marx 
que ora emerge é, em muitos aspectos, diferente daquele que foi 
apresentado tanto por seus críticos quanto por seus ostensivos 
seguidores. As estátuas de pedra que delineavam o caminho para 
o futuro com uma certeza dogmática nas praças de Moscou e 
Pequim deram espaço para a imagem de um pensador profunda-
mente autocrítico que, sentindo a necessidade de devotar energia 
para os estudos futuros e verificando seus próprios argumentos, 
deixou inacabada a maior parte de seu trabalho de uma vida. 
Qualquer outra contribuição rigorosa à pesquisa sobre Marx, no 
Brasil ou em qualquer parte do mundo, terá que levar em conta as 
novas aquisições textuais MEGA.

Não apenas um clássico

Libertada da irritante função de instrumentum regni4, à 
qual foi designada no passado, e das correntes do marxismo-leni-
nismo do qual está certamente separada, a obra de Marx tem sido 
reempregada em novos campos do conhecimento. A completa 
revelação de seu precioso legado teórico, tomado de supostos 
e presunçosos proprietários e dos modos de usos restritos, tem 
tornado possível esse processo. Entretanto, se Marx não figura 
mais como uma esfinge cravada protegendo o velho “socialismo 
realmente existente” do século XX, seria igualmente equivocado 
acreditar que seu legado político e teórico pode ser confinado 
a um passado que não tem nada a contribuir com os conflitos 

3	 Cf. Marcello Musto, “A redescoberta de Karl Marx”, Margem Esquerda, n. 13 
(2009): 51-73.

4	 Do Latim: instrumento de governo.

Prefácio﻿    	     19



20    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

atuais. Relegar Marx à posição de clássico embalsamado, útil ape-
nas à academia, seria um erro tal qual sua transformação em uma 
fonte doutrinária do “socialismo realmente existente”. 

A redescoberta de Marx está baseada em sua capacidade 
persistente de explicar o presente: ele permanece como um ins-
trumento indispensável para entendê-lo e transformá-lo. Depois 
de anos de manifestos pós-modernos, de falas solenes sobre o 
“fim da história” e da ênfase às ideias vazias da “biopolítica”, o 
valor das teorias de Marx está sendo reconhecido novamente, de 
modo cada vez mais extensivo. 

Quando Marx escreveu O Capital, o modo de produção 
capitalista ainda não estava completamente desenvolvido, ainda 
que ele tenha previsto que este seria expandido em escala global 
e tenha formulado suas teorias a partir dessa base. Atualmente, 
após o colapso da União Soviética e à difusão da economia de 
mercado a novas áreas do planeta, como a China, o capitalismo 
tem se tornado um sistema verdadeiramente mundial. Ademais, 
o capitalismo não se expandiu apenas geograficamente, mas tam-
bém em todos os aspectos da vida contemporânea. Invadiu e deu 
forma a todos os aspectos da existência humana. Não está apenas 
determinando nossas vidas durante nossas jornadas de trabalho 
– uma parte da vida humana que, depois de três décadas de neo-
liberalismo, expandiu dramaticamente, em detrimento das des-
cobertas científicas e o aumento geral das riquezas – mas também 
tem transformado as relações sociais. Uma destas certamente são 
as transformações trazidas pela também chamada globalização.

A despeito de todas as transformações profundas, Marx 
ainda apresenta atualmente um rico espectro de ferramentas com 
as quais se entende tanto a essência quanto o desenvolvimento 
do capitalismo. Ele não é meramente um grande clássico da 
Economia e um pensador político, mas um autor que dispõe de 
ideias que se provam mais férteis do que em seu próprio tempo. É 
claro que os escritos que Marx produziu há um século e meio não 
contêm uma descrição precisa do mundo de hoje. Porém, se sua 



análise for atualizada e aplicada à maioria das situações recentes 
de desenvolvimento, ela pode ajudar a explicar muitos proble-
mas que estão se manifestando intensamente em nossos tempos.

Depois de trinta anos nos quais as odes ao mercado tive-
ram que enfrentar apenas o vácuo dos múltiplos pós-modernis-
mos, a nova habilidade de pesquisar a partir dos ombros de um 
gigante como Marx é um progresso positivo não apenas para 
todos os pesquisadores interessados em uma compreensão séria 
de nossa sociedade contemporânea, mas também para qualquer 
sujeito envolvido com a questão teórica e política de busca por 
uma alternativa para o capitalismo. 

O que fica de Marx hoje? Quão útil é seu pensamento para 
a luta por emancipação? Que parte de sua obra é mais fértil para 
estimular a crítica aos nossos tempos? Estas são algumas das 
questões que recebem largamente várias respostas. Se o ressurgi-
mento contemporâneo de Marx tem uma certeza, esta recai sobre 
uma rejeição da ortodoxia e do dogmatismo que dominaram no 
passado e profundamente condicionaram a interpretação desse 
pensador. A tarefa de responder a esta nova situação está atribu-
ída à pesquisa, teórica e prática, de uma geração emergente de 
ativistas políticos e acadêmicos. 

Este livro, com contribuições tanto de autores estabele-
cidos quanto de jovens pesquisadores, e escrito no Brasil, um 
dos países do mundo onde a análise de Marx tem sido cada vez 
mais demandada, representa uma útil contribuição nessa direção. 
Reconhece-se que, sem Marx, estaríamos todos mais pobres e que 
qualquer crítica séria e radical ao capitalismo estaria condenada 
a uma afasia grave. 

Prefácio﻿    	     21





Parte I
A tradição marxista: 

pesquisa e transformação social





Capítulo 1

A atualidade do método de Marx

Oswaldo H. Yamamoto

O tema deste Seminário é a atualidade do pensamento de 
Marx, articulando pesquisa e transformação social. Nesta 

sessão de abertura, coube-me discutir a atualidade do pensamento 
marxiano no que diz respeito ao método. Trata-se de um tema 
complexo, sobre o qual pretendo fazer apenas alguns apontamen-
tos baseados no acúmulo de conhecimento existente e sem a pre-
tensão de apresentar uma abordagem original sobre a questão.

O pensamento marxiano sempre será um tema polêmico, 
assim como o “seu método” de investigação: há pouco consenso 
e uma multiplicidade de interpretações. No âmbito acadêmico, 
cria-se muitas vezes a expectativa entre os estudantes que buscam 
inspiração na letra marxiana, de que o “método de Marx” lhes seja 
apresentado de forma clara, esquemática, como um conjunto de 
regras sobre procedimentos de pesquisa, à semelhança de outras 
abordagens correntes na academia. Mas isso não é possível, pois 
Marx não só não nos legou “um método” com tais características 
como isso seria uma impossibilidade a partir de uma leitura da 
obra marxiana com a qual operamos.

Portanto, necessitamos iniciar essa discussão acerca do 
método fazendo algumas distinções preliminares – e básicas.



26    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

O sentido da obra marxiana e o “marxismo”

Inicio tratando do sentido da obra marxiana – aquilo que 
é da estrita lavra de Marx –, distinguindo-a do que se conven-
cionou denominar de “marxismo” ou, talvez numa nomenclatura 
mais precisa, da “tradição marxista” – um bloco complexo e dife-
renciado, comportando vertentes convergentes e conflitantes. De 
acordo com José Paulo Netto1, é possível tomá-la em três diferen-
tes perspectivas.

A primeira entende a obra marxiana como uma nova con-
cepção de mundo. Tal concepção se desdobraria em uma ciência 
geral do ser – que veio a ser conhecida como “materialismo dia-
lético” – e uma aplicação ao estudo da sociedade – denominada 
de “materialismo histórico”. Em outras palavras, Marx teria fun-
dado uma nova “filosofia geral”, um sistema de saber capaz de 
dar conta da explicação do ser em todas as suas modalidades e 
manifestações.

Essa concepção, inspirada em Engels e desenvolvida pelos 
teóricos da II Internacional, ganha expressão na III Internacional 
e, durante o período stalinista, na forma do chamado marxismo-
-leninismo, o “marxismo oficial”, adquire estatuto de uma esco-
lástica. O pensamento marxiano é engessado e transformado em 
um conjunto de regras formais, que não mais buscam a compreen-
são do real, mas a apologia de uma determinada forma de poder 
instaurada pelo stalinismo.

A segunda interpretação é oposta da primeira, projetando 
em Marx a ideia da especialização das Ciências Sociais. Marx 
transforma-se, nessa matriz, em uma espécie de enciclopedista, 

1	 Acompanho as indicações de José Paulo Netto (nesta análise sobre o sentido da 
obra marxiana e os seus desdobramentos) contidas em diversas fontes, dentre as 
quais aponto, pela facilidade de acesso, a Introdução ao estudo do método de 
Marx (NETTO, 2011). Deixo registrado o meu débito, ao mesmo tempo que o isen-
to da responsabilidade por eventuais distorções e divergências na interpretação 
de seus escritos que porventura este texto possa conter.



Capítulo 1    	     27

cada qual buscando em sua obra os contributos para a sua espe-
cialidade e negando a unidade de sua obra.

Essa perspectiva acaba trazendo, como consequência, a 
possibilidade de conceber as especialidades como recortes legí-
timos dos objetos reais. Ou, de acordo com Lukács (HOLZ et al., 
1969), sanciona um entendimento corrente (e equivocado) de que 
alcançar a cidadania acadêmica indicaria tratar o seu objeto de 
uma esfera autônoma do ser.

Eu me referi ao fato de essa matriz ser oposta à primeira 
mas, ao mesmo tempo, é análoga e complementar pois, de forma 
equivalente à interpretação do “marxismo oficial” – embora frag-
mentada em suas diversas especialidades resultando em uma 
concepção fatorialista do social –, a obra marxiana possibilitaria 
a interpretação do real em todas as suas expressões.

Mas é possível pensar em uma terceira interpretação, 
aquela que parte das próprias formulações marxianas, buscando 
apanhar a sua estrutura interna. Partimos, pois, da afirmação con-
tida n’A Ideologia Alemã de que ele (e Engels) (MARX; ENGELS, 
1845-1846/2007) reconhecem uma ciência, a ciência da história, 
que, por sua vez, seria subdividida na história da natureza e na 
história dos homens (reciprocamente condicionados). Marx (e 
Engels) afirmam seu foco de interesse, naquela obra, na história 
dos homens. E o fazem a partir da compreensão do social como 
uma unidade teórica articulada – a partir da perspectiva da tota-
lidade. Articulado com essa obra de 1845-46, encontramos as 
Teses sobre Feuerbach2, com a conhecida undécima tese na qual 
Marx propõe que a filosofia não deve se restringir a interpretar o 
mundo, mas também transformá-lo.

Ainda seguindo José Paulo Netto (2011), essa nova inte-
ligibilidade do social posta por Marx seria caracterizada por 
três recusas: (a) a recusa à compreensão de objetos teóricos 

2	 Além da transcrição das Teses, há uma importante análise delas em Labica (1990).



28    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

desvinculados da perspectiva da totalidade (retomamos, aqui, 
aquela ideia expressa anteriormente na minha referência a 
Lukács); (b) a recusa a desbordar as suas análises para além da 
compreensão do social (Marx); e (c) a recusa de qualquer forma 
de conhecimento especulativo (ideologia).

Essas características nos conduzem a pensar a obra mar-
xiana estritamente como uma teoria social, cujas formulações são 
rigorosamente históricas (mantêm estrita conexão com o real e 
estão fundamentalmente vinculadas à compreensão da realidade 
social por ele estudada, qual seja, a sociedade burguesa), um tra-
tamento concreto de um objeto concreto (ou seja, não é possível 
conceber em Marx o estabelecimento de um paradigma epistemo-
lógico que desborde o seu estudo sobre a sociedade burguesa).

Em outros termos, estamos nos referindo à compreensão 
da obra marxiana como uma ontologia de um ser social especí-
fico, a sociedade burguesa. Portanto, ao longo de sua trajetória 
– intelectual e de vida – Marx estará construindo, nos termos 
dessa compreensão que estamos analisando – uma teoria social 
histórico-ontológica.

Seguindo nosso raciocínio, podemos entender que a teoria 
social marxiana está fundada em três pilares: o método dialético 
– ou seja, o entendimento de que o ser social é processualidade, é 
autoestruturado e dinamizado pelos vetores críticos de suas con-
tradições internas; a teoria do valor-trabalho (resultado de suas 
investigações, de sua análise do real); e pela perspectiva da revo-
lução. É importante destacar que se trata de uma possibilidade 
– e não uma determinação, uma inevitabilidade inscrita no curso 
do desenvolvimento da ordem burguesa. É sempre oportuna a 
lembrança da disjuntiva marxiana-engelsiana, “socialismo ou 
barbárie”3. Esses três elementos são indissociáveis da obra mar-

3	 Essa disjuntiva, clássica no campo marxista, é tema de uma obra de Rosa 
Luxemburgo (1916/2009), escrita em 1916 a propósito da crise da social-demo-
cracia alemã. No texto, Luxemburgo relembra um dito de Engels sobre o dilema 
da sociedade burguesa, de avançar para o socialismo ou recair na barbárie.



Capítulo 1    	     29

xiana; retirar alguma delas significa negar o cerne da sua teoria 
social.

Em suma, essa terceira interpretação concebe a obra mar-
xiana como uma ampla reflexão sobre o capitalismo, sua gênese, 
seu desenvolvimento e sua crise.

Uma vez posto o nosso entendimento do que seja a obra 
marxiana, passamos para o segundo ponto, referente ao método.

Para uma abordagem do “método de Marx”

Retomemos dois pontos aos quais nos referimos anterior-
mente: (a) o entendimento de que Marx, diferentemente de outros 
teóricos que são referências no campo das chamadas Ciências 
Humanas e Sociais, não formulou uma epistemologia; e (b) a 
compreensão de que a obra marxiana é uma ampla reflexão sobre 
o modo de produção capitalista.

O primeiro deles demanda um detalhamento. Teóricos, 
como Durkheim (2007), apenas para citar um exemplo, propu-
seram, ao seu tempo, um conjunto de procedimentos que deve-
riam ser seguidos na produção do conhecimento sociológico (as 
conhecidas Regras do Método Sociológico). Essa maneira de pro-
duzir conhecimento é não somente corriqueira, mas hegemônica 
no mundo acadêmico na atualidade. Nessa perspectiva, o método 
(entendido como a estratégia empregada pelo pesquisador para 
buscar respostas para as questões de pesquisa que ele formula) é 
anterior ao objeto. Em outras palavras, desenvolve-se o método 
que seria “aplicável” a qualquer objeto do conhecimento, ope-
rando-se, pois, uma dissociação entre teoria e método.

Quando afirmamos que a orientação marxiana não é epis-
temológica – mas ontológica – não estamos dizendo que Marx 
não tenha desenvolvido ou utilizado estratégias específicas de 
investigação para o estudo do seu objeto, nem que não haja em 
seus escritos reflexões sobre o processo de construção de conhe-
cimento. Há, mas sempre vinculado a um processo concreto de 



30    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

conhecimento do objeto. Nesse sentido, é mais adequado que 
nos refiramos ao modo de operar de Marx como uma orientação 
teórico-metodológica.

O que é teoria para Marx? Diferentemente de outras pers-
pectivas para as quais teoria seria ou simplesmente uma “sistema-
tização de dados” ou a “construção de consensos discursivos” é a 
reprodução ideal do movimento real do objeto. “Ideal”, entenda-
-se, reprodução no plano do pensamento, do movimento real do 
objeto, partindo-se da premissa da existência do real externa à 
consciência dos homens. Penso que todos se recordam da afir-
mação marxiana contida no livro Para a crítica da Economia 
Política: “O modo de produção da vida material condiciona o 
processo em geral da vida social, político e espiritual. Não é a 
consciência do homem que determina o seu ser, mas, ao contrá-
rio, é o seu ser social que determina sua consciência” (MARX, 
1859/1978, p. 130).

Levando-se em conta as observações que fizemos até este 
momento, podemos nos colocar a questão que possivelmente 
aflige todos aqueles que buscam inspiração na obra marxiana para 
as suas investigações, acadêmicas ou não: o que é, finalmente, o 
método para Marx?

Considerando as ressalvas, entendemos que é possível 
discutir a forma de operação de Marx na condução dos seus estu-
dos. Isso não sancionará qualquer investigação inspirada nesses 
procedimentos, mas certamente poderemos evitar muitos dos 
descaminhos de autores que afirmam a fidelidade ao “método” 
de Marx. E, seguramente, há importantes aportes marxianos para 
esse tema.

Uma vez que Marx não se deteve na proposição de uma 
epistemologia, também não encontraremos em seus escritos um 
tratamento exaustivo da questão do método ou, reiteramos, con-
juntos de regras para a condução de pesquisas sociais. Entretanto, 
há, em algumas passagens da sua extensa obra, indicações sobre o 
tema, como por exemplo, n’A ideologia alemã, capítulo I (MARX; 



Capítulo 1    	     31

ENGELS, 1845-1846/2007), de 1845-46; em um texto de 1847, A 
Miséria da Filosofia, capítulo II (MARX, 1847/1985); no “Posfácio” 
(e também no “Prefácio”) da segunda edição alemã d’O Capital, 
de 1873 (MARX, 1867/1980a); e uma passagem na terceira parte 
da Introdução escrita no contexto dos Grundrisse (MARX, 1857-
1858/1986) e incluída em uma obra de 1859, Para a crítica da 
Economia Política, um texto intitulado O método da economia 
política (MARX, 1859/1978). E, sempre é importante assinalar, 
mais rico do que esses pequenos excertos figura, certamente, a 
condução teórico-metodológica d’O Capital. Conforme Lenin, 
Marx não nos entregou uma lógica, mas a lógica do Capital4.

Retomemos alguns dos apontamentos sobre a obra mar-
xiana para essa tarefa de abordar elementos do “seu método”.

Um primeiro ponto a retomar é que as formulações mar-
xianas são rigorosamente históricas, isto é, que mantêm estrita 
conexão com o real, um tratamento concreto de um objeto con-
creto. Portanto, uma primeira característica do modus operandi 
marxiano é sua fidelidade ao objeto investigado (prioridade onto-
lógica do objeto).

Como fazer isso? Buscando reproduzir com a máxima 
fidelidade o movimento real do objeto. Observem que estamos 
falando de reprodução (ideal, no nível do pensamento) do movi-
mento real e não produção do real, como advogam determinadas 
tendências correntes na academia. Insisto nesse ponto, funda-
mental, por mais absurdo que possa parecer, sobre a existência 
real do objeto externa à consciência, em face desse pensamento 
relativista (e irracionalista) atual5.

4	 A citação está contida em uma observação de Lenin sobre o plano da dialética 
de Hegel (Lógica), escrita em 1915, integrando o volume 38 das Obras Escolhidas 
(em inglês) da editora Progresso, de Moscou (LENIN, 1930/2003).

5	 A máxima fidelidade ao objeto não significa, ao contrário do que se possa de-
duzir, uma passividade do sujeito, mas, igualmente, uma máxima atividade do 
sujeito que está investigando.



32    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Como Marx operava na condução de suas investigações? 
O processo de investigação em Marx, o ponto de partida, é o 
empírico, a expressão empírica do real. Mas é apenas o ponto 
de partida: o empírico, ao mesmo tempo que revela, oculta. O 
movimento do real não pode ser apreendido, pois, apenas em sua 
exterioridade.

Portanto, para apreender o movimento do real, Marx 
necessitava ultrapassar a sua aparência fenomênica, o nível da 
empiria. Ou seja, o processo de conhecimento em Marx se inicia 
com a negação da aparência.

Mas a aparência, dizíamos, é uma instância constitu-
tiva do real. É uma expressão (empírica) dos processos que ela 
oculta. A tarefa do pesquisador, conforme o modo de operação de 
Marx, era identificar esse processo ou esses processos. Ou seja, 
para além da empiria existem processos conectados, articulados, 
entrelaçados.

Para Marx, era possível identificar esses processos, rom-
per o reflexo da aparência imediata dos fenômenos, o que Karel 
Kosík (1985) denominou de mundo da pseudoconcreticidade, 
pela abstração.

A abstração permite ao investigador ultrapassar a ime-
diaticidade, elevando-se do abstrato (a aparência fenomênica) 
ao concreto (a sua essência, ou seja, a estrutura e a dinâmica do 
objeto). Marx já dizia que se houvesse uma correspondência ime-
diata entre a aparência e a essência toda ciência seria supérflua 
(MARX, 1894/1983).

Esses processos dos quais a empiria é uma expressão são as 
determinações. As determinações são reais, é importante ressal-
tar, são formas de existência do ser. E, tanto mais rica a investiga-
ção no sentido marxiano quanto mais saturada de determinações.

Essas determinações são capturadas no processo de inves-
tigação na forma de categorias. As categorias ontológicas têm 



Capítulo 1    	     33

existência real, não são determinadas a priori pelo investigador; 
elas são apreendidas no processo de investigação do real6.

Essa operação, de buscar as determinações do ser e suas 
relações, é a busca de mediações. Portanto, superar a imediati-
cidade significa encontrar as mediações que estão contidas no 
processo do ser. Esse processo de reconstrução do ser no pensa-
mento por meio da abstração, repetindo, nos leva às determina-
ções reais, ao caráter concreto do objeto.

O método, o processo de construção do conhecimento, 
consiste em elevar-se do abstrato ao concreto – “o concreto é con-
creto porque é a síntese de múltiplas determinações, isto é, uni-
dade do diverso” (MARX, 1859/1978, p. 116), a maneira para se 
apropriar do concreto, reproduzindo-o como concreto pensado. 
Nos termos de Marx, depois de alcançar as determinações mais 
simples, é necessário fazer “a viagem de modo inverso”, a “via-
gem de volta”, meio pelo qual aquele ponto de partida não é mais 
o aparente, mas uma rica totalidade de determinações e relações 
diversas” (MARX, 1859/1978, p. 116).

Esse é o “método cientificamente correto” para Marx, o 
método entendido como a relação que permite a apreensão das 
determinações constitutivas da dinâmica do objeto.

É importante assinalar que a realidade, para Marx, é pro-
cessualidade, é movimento. Enquanto tal, o real comporta não 
apenas efetividades, mas também possibilidades. A possibilidade 
pode ou não se efetivar, mas ela também é constituinte do real. 
E a estrutura da realidade é a totalidade concreta, um complexo 
de totalidades.

Ser fiel ao objeto, dizíamos, implicaria igualmente uma 
máxima atividade do sujeito; conhecer a realidade – partindo dos 
apontamentos de Marx – significa apanhar o movimento do real, 

6	 É importante destacar a diferença entre categorias no sentido marxiano e no 
modo usual de fazer pesquisa, entendido como uma estratégia de organização 
das informações segundo um critério definido pelo pesquisador.



34    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

entendendo que a realidade é complexa e em movimento, maior 
do que a nossa capacidade de compreensão (além dos limites do 
pesquisador).

Marx, a academia e a atualidade do método

Retomo, agora, o que mencionei anteriormente a respeito 
do sentido da obra marxiana, uma ontologia de um ser social 
específico, a sociedade burguesa, uma ampla reflexão sobre a 
sua gênese, seu desenvolvimento e sua crise. É a esse projeto 
que Marx começa a se dedicar na primeira metade da década de 
1840, tem a estrutura definida em 1857-58, e que vai ocupar toda 
a sua vida. Marx não se dedica apenas à compreensão rigorosa da 
sociedade burguesa; fiel à décima-primeira tese sobre Feuerbach, 
o seu trabalho de pesquisa e a sua vida estão intrinsecamente 
ligados – e dedicados à revolução socialista.

Marx nunca foi, portanto, um acadêmico, embora tenha 
iniciado a sua trajetória “profissional”, de vida, almejando uma 
vaga de professor na Universidade de Bonn. É atendendo a um 
aceno de Bruno Bauer, jovem hegeliano, então docente daquela 
instituição, que Marx apressa a conclusão de sua tese doutoral, 
Diferença da Filosofia da Natureza de Demócrito e de Epicuro 
(MARX, 1841/1982), na Universidade de Iena. O contexto polí-
tico prussiano, com a entronização do Rei Frederico Guilherme 
IV e a reversão de expectativas políticas forçam Marx a abando-
nar as ilusões acadêmicas no sentido que entendemos hoje e se 
dedicar, profissionalmente, ao periodismo (jornalismo).

Mas, tendo por suposto o entendimento já referido de que 
a sua obra focaliza a sociedade burguesa a partir de uma perspec-
tiva ontológica, não comportando uma epistemologia, um instru-
mental que permitisse o estudo de qualquer fenômeno a partir 
de um conjunto de regras pré-estabelecidas, considerando o tema 
desse seminário, é necessário indagar sobre a atualidade do modo 
marxiano de proceder ao produzir conhecimento, os eventuais 



Capítulo 1    	     35

desdobramentos para os trabalhos de pesquisa e a sua relação 
com a academia, hoje.

A primeira é, tendo em vista o projeto marxiano, forçoso 
concluir que a sua obra é tanto inacabada (em vida), quanto inaca-
bável7 (até a sua ultrapassagem). E Marx, nunca é demais lembrar, 
é um pensador do século XIX, carregando todas as consequências 
do fato de ter vivido em um determinado momento histórico.

Pensar na obra de Marx, à moda de algumas interpreta-
ções às quais nos aludimos no início desta fala, como fornecendo 
respostas para todas as questões postas pelo capitalismo hoje, 
entendemos, é um equívoco. É certo que diversos desdobramen-
tos bastante distantes do horizonte imediato de Marx foram des-
cortinados em sua obra – o que se chama hoje de “globalização”, 
sem o risco de cair em qualquer sorte de anacronismo – é um 
exemplo mais do que claro.

Uma tarefa que o campo marxista abandonou (com raras 
exceções, como é o caso, por exemplo, de Mandel) desde virtual-
mente a Revolução Russa é exatamente compreender as mudan-
ças do capitalismo. Certamente é a isso que Lukács se referia 
quando afirmava, enquanto escrevia a Ontologia do Ser Social, 
“que gostaria de retomar o projeto de Marx e escrever O Capital 
dos nossos dias” (ANTUNES, 2002, p. 15). E – sempre impor-
tante lembrar – ainda com Lukács (de outros tempos, da História 
e Consciência de Classe, 1923/1974), a partir da perspectiva orto-
doxa em relação ao método, ou seja, prosseguir nas investigações, 
desenvolvendo, aperfeiçoando, aprofundando “no sentido dos 
seus fundadores” (LUKÁCS, 1923/1974, p. 15).

Portanto, rigorosamente dentro da perspectiva a partir da 
qual estamos propondo a leitura da obra marxiana, o trabalho de 
pesquisa não somente é atual quanto imprescindível – no sentido 

7	 Essa afirmação de José Paulo Netto é uma referência a uma análise de Maximilien 
Rubel, que afirma que O Capital se apresenta como uma teoria inacabável da 
transição (RUBEL, 1985).



36    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

dos seus fundadores. E, fiel à sua maneira de operar, que tem 
como um pressuposto que as suas formulações são rigorosamente 
históricas, todas as suas formulações devem ser passíveis de veri-
ficação, de atualização.

Isso nos deixa uma questão que, para o âmbito acadêmico 
– no qual estamos imersos – é inescapável: mesmo considerando 
o fato de que a obra marxiana não é e nunca poderia ser entendida 
como uma epistemologia, é possível pensar em sua obra inspi-
rando os trabalhos propriamente acadêmicos?

Para isso, é preciso – novamente! – retomar as interpre-
tações da obra marxiana, isto é, afastar tanto uma postura “epis-
temologista” quanto a de que a sua obra fundaria uma nova 
concepção de mundo, uma ciência geral do ser independente 
de sua natureza. Nesse sentido, penso que nem tudo (ou talvez, 
pouco) sobre o que, eventualmente, um acadêmico possa se inte-
ressar no seu cotidiano de pesquisa seja passível de receber apor-
tes da teoria social marxiana. Não é raro (ou, pelo menos, não 
era raro quando o “marxismo” estava em moda na academia) que 
teses acadêmicas sejam iniciadas enunciando sua afiliação “ao 
método marxista” ou “ao método dialético”, transcreva trechos 
do Método da Econômica Política ao qual nos referimos, e o tra-
balho siga sem que se perceba qualquer inspiração marxiana do 
seu desenvolvimento.

Observem que, aqui, não estou me referindo a uma diver-
tida polêmica na academia a respeito de “métodos quantitativos” 
versus “método qualitativos”. Alguns desses trabalhos acadêmi-
cos podem associar os chamados “métodos quantitativos” a uma 
abordagem positivista e, imediatamente, vincular os “métodos 
qualitativos” a abordagens não positivistas ou antipositivistas, a 
“marxista” aí incluída... Associar recursos de pesquisa com os 
métodos consagrados na academia já é um equívoco. Se pensar-
mos na estratégia de construção de conhecimento com o qual 
operava Marx, nenhum recurso é, a priori, aceito ou rejeitado. 
Um exemplo disso é a famosa enquete operária, realizada por 



Capítulo 1    	     37

Marx para publicação na Revue Socialiste em 1880, que utilizava 
um questionário muito próximo ao que utilizamos hoje8 (MARX, 
1980b).

Ao lado de estudos realizados no âmbito da academia (ou 
fora dela) diretamente sintonizados com o projeto marxiano, é 
inegável que os contributos da teoria social marxiana represen-
tam inspiração para muitos pesquisadores no âmbito acadêmico, 
sejam eles alinhados, ou não, à tradição marxista.

Embora a teoria social marxiana possa ser fonte de inspi-
ração, não estamos falando daqueles estudos aos quais se referiu 
Lukács, ou seja, da ortodoxia em relação ao método prosseguindo 
investigações no sentido propriamente marxiano.

E, é importante deixar assinalado, esses estudos, sobretudo 
realizados por pesquisadores que se alinham às teses marxianas, 
são revestidos de importância no mundo acadêmico. A academia 
não é mundo isolado, é, igualmente, espaço de contradições, de 
lutas de classes – com as suas particularidades. Afinal, ela é um 
dos complexos constitutivos da sociedade, ou, nos termos mar-
xianos, uma totalidade, de menor complexidade que a sociedade.

Se não fosse assim, não seria possível entender o combate 
aos intelectuais (marxistas ou não) nos momentos em que se agu-
diza a luta de classes. O Brasil – e a América Latina – passaram 
por essa experiência de uma maneira muito vívida na segunda 
metade do século passado. A academia foi um importante espaço 
de resistência no período autocrático-burguês no Brasil e alvo de 
intervenção direta, no âmbito legal e na repressão direta. E, pos-
teriormente à débâcle do sorex, o socialismo real, a intolerância 
com relação ao pensamento inspirado em Marx no âmbito da aca-
demia é, igualmente, um testemunho dessa luta. Cotidianamente, 
enfrentamos, hoje, as tendências de pensamento irracionalistas, 
ao lado do pensamento conservador, no âmbito acadêmico.

8	 Composta por 100 questões, ou 101, se incluirmos as “Observações gerais”.



38    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Um outro aspecto não menos importante à incidência do 
pensamento marxiano e da tradição marxista na academia diz res-
peito ao seu papel formador. Já assinalamos a importância da ati-
vidade do pesquisador na tarefa de produção do conhecimento. 
Relembremos Marx de 1844. Marx afirmava, nos Manuscritos 
de Paris (MARX, 1844/2004), que o homem é, necessariamente, 
atividade. Por meio dela, produz objetivações – e a subjetivi-
dade é apropriação do conjunto de objetivações da sociedade. 
A “riqueza” do homem, aqui, do pesquisador, está relacionada à 
riqueza de suas apropriações das objetivações postas pelo homem 
no curso da história. Portanto, a sua capacidade de produzir 
conhecimento relevante – entendido como o processo de ultra-
passagem do mundo da pseudoconcreticidade para apanhar as 
determinações do real – conecta-se com esse processo de apro-
priação das objetivações postas pela sociedade9. E, para isso, a 
academia pode ter uma papel importante.

Dito isso, é importante deixar absolutamente assinalado 
que se os trabalhos acadêmicos inspirados nas teses marxianas 
não são destituídos de sentido, se a academia é também um 
espaço de confronto de ideias, as questões fundamentais estão 
longe de serem resolvidas aqui. Há uma distância entre ser ape-
nas um acadêmico inspirado em Marx e na tradição marxista e ser 
um intelectual orgânico do proletariado nos termos gramscianos. 
Como a vida de Marx testemunha, o espaço principal de lutas 
encontra-se nas lutas cotidianas dos trabalhadores.

Finalmente, a questão que paira sobre esse seminário, a 
atualidade da obra marxiana. Seguramente, teremos, ao longo 
deste seminário, diversas oportunidades para discutir essa ques-
tão em detalhes. Mas, para encerrar esta fala, não poderia deixar 
de mencionar a questão.

9	 Não me parece diverso o entendimento de Gramsci (ao se referir à criação cul-
tural) acerca da necessidade de difundir verdades já descobertas, socializá-las, 
transformando “em base de ações vitais, em elementos de coordenação e de or-
dem intelectual e moral” (1999, p. 96).



Capítulo 1    	     39

A crise do socialismo real encerra uma possibilidade de 
transição socialista. Ela foi inscrita dentro de um contexto his-
tórico específico, o final da primeira guerra imperialista e seus 
acordos, os descaminhos das revoluções europeias das primei-
ras décadas do século XX, em especial, a alemã, as condições 
nas quais é construída a tentativa socialista na Rússia, a conju-
gação de vetores que leva à vitória da facção stalinista, dentre 
outros pontos que poderíamos destacar. Mas, conforme lembra 
muito bem István Mészáros (2002), tratou-se de uma experiên-
cia pós-capitalista inscrita ainda dentro da ordem do Capital. E 
fracassou, como fracassaram outras experiências do século XX, o 
Welfare State como um exemplo mais contundente da resposta 
burguesa ao socialismo real (NETTO, 1993).

Não é necessário, portanto, ser um arguto investigador 
para observar que estamos longe de ver um triunfo do capita-
lismo, algo como alguns conservadores mais afoitos denomina-
ram de “fim da história”10. Basta abrir os jornais (ou consultar a 
internet) para que nos defrontemos com a situação de miséria que 
grassa no nosso planeta. Enquanto isso permanecer, a atualidade 
da obra marxiana será incontestável.

Entre acertos e desacertos, o fundamental é que o núcleo 
heurístico da obra marxiana permanece indiscutível. Aquele 
entendimento da obra marxiana – a de uma ampla reflexão sobre 
o mundo burguês, sua constituição, seu desenvolvimento e sua 
crise, e a ultrapassagem revolucionária – é mais do que atual. Se 
as formulações marxianas a respeito do capitalismo do seu tempo 
são insuficientes para entender o capitalismo contemporâneo, 
ignorá-las significa abdicar da possibilidade da compreensão – e 

10	 Um exemplo (relativamente) recente é Francis Fukuyama, pensador conservador 
norte-americano, que escreveu um artigo (O fim da história), transformado pos-
teriormente em um livro (O fim da história e o último homem, lançado no Brasil 
pela Editora Rocco, em 1992) proclamando a “vitória final do capitalismo”. Para 
uma crítica da tese do fim da história, incluindo esse episódio, ver Anderson 
(1992).



40    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

da transformação do real. Como é, mais do que nunca, atual, a 
perspectiva anunciada, “socialismo ou barbárie”.

Referências

ANDERSON, P. O Fim da História: de Hegel a Fukuyama. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1992.

ANTUNES, R. Apresentação. In: MÉSZÁROS, I. Para além do Capital. 
São Paulo: Boitempo, 2002. p. 15-20.

DURKHEIM, E. As regras do Método Sociológico. São Paulo: Martins 

Fontes, 2007.

FUKUYAMA, F. O fim da história e o último homem. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1992.

GRAMSCI, A. Cadernos do Cárcere (Vol. 1 – Introdução ao estudo 

da Filosofia/A Filosofia de Benedetto Croce). Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1999.

HOLZ, H. H.; KOFLER, L.; ABENDROTH, W. Conversando com Lukács. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1969.

KOSÍK, K. Dialética do concreto. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.

LABICA, G. As “Teses sobre Feuerbach” de Karl Marx. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1990.

LENIN, V. I. Plan of Hegel’s Dialectics (Logic), 2003 (Texto original 

publicado em 1930). Disponível em: <http://www.marxists.org/

archive/lenin/works/1915/misc/x01.htm>. 

LUKÁCS, G. História e Consciência de Classe. Porto: Escorpião, 1974. 

(Texto original publicado em 1923)



Capítulo 1    	     41

LUXEMBURGO, R. A crise da social-democracia (Folheto Junius), 2009 

(Texto original publicado em 1916). Disponível em: <http://www.

marxists.org/portugues/luxemburgo/1915/junius/cap01.htm>. 

MARX, C. Tesis doctoral – Diferencia entre la filosofía democriteana 

y epicúrea de la naturaleza, en general. In Escritos de juventud. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1982. p. 15-70 (Texto 

original publicado em 1841)

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

(Texto original escrito em 1846)

MARX, K. Para a crítica da economia política. In: ______. Manuscritos 
econômico-filosóficos e outros textos escolhidos. 2. ed. São Paulo: 

Abril Cultural, 1978. p. 101-257. (Texto original publicado em 

1859)

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 1). Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira,1980a. (Texto original publicado 

em 1867)

MARX, K. O Questionário de 1880. In: THIOLLET, M. (Org.). Crítica 
metodológica, investigação social e enquete operária. São Paulo: 

Polis, 1980b. p. 249-256.

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 3). São Paulo: 

Abril Cultural,1983 (Texto original publicado em 1894)

MARX, K. Miséria da filosofia. São Paulo: Global, 1985. (Texto original 

publicado em 1847)

MARX, K. Elementos fundamentales para la crítica de la economía 
política (Grundrisse). México: Siglo Veintiuno, 1986. (Texto 

original escrito em 1858)

MARX, K. Manuscritos económico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

2004. (Texto original escrito em 1844)



42    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

MÉSZÁROS, I. Para além do Capital. São Paulo: Boitempo, 2002.

NETTO, J. P. Crise do socialismo e ofensiva neoliberal. São Paulo: Cortez, 

1993.

NETTO, J. P. Introdução ao estudo do método de Marx. São Paulo: 

Expressão Popular, 2011.

RUBEL, M. Avant-propos au numéro “Marx au lendemain d’un 

centenaire (I). Critique de la politique et de l’économie politique” 

(Quel bilan?). Revue Économies et Sociétés, v. 23-24, p. 3-4, 1985. 

Disponível em: <http://www.collectif-sbghn olny.org/article.

php3?id_article=1641>.



Capítulo 2

Lukács: trabalho e ser social

Ivo Tonet

O sentido e a importância do empreendimento 

É conhecida a trajetória de G. Lukács em direção à elaboração 
da interpretação do pensamento marxiano como ontologia do 

ser social. Sabe-se que essa trajetória foi complexa e só encontrou 
a sua plena expressão quando, buscando elaborar uma ética de 
caráter marxista, se deu conta de que seria necessária uma intro-
dução que pudesse situar essa dimensão da atividade humana no 
conjunto da realidade social. Ao elaborar essa introdução, porém, 
Lukács se deu conta, de novo, de que ela não poderia se configu-
rar como uma simples peça introdutória, mas deveria se transfor-
mar em uma obra autônoma, de largo fôlego. Essa seria, então, a 
sua obra máxima, a Ontologia do Ser Social (LUKÁCS, 1981).

Teoricamente, essa obra se faria necessária porque, para 
responder à pergunta sobre o que é a dimensão artística seria pre-
ciso responder antes, à questão: “o que é o ser social?”, uma vez 
que aquela se constitui apenas uma parte deste.

Praticamente, essa obra se situava na tarefa maior de res-
gate do caráter radicalmente crítico e revolucionário do pensa-
mento de Marx. Como se sabe, para Marx, a transformação da 
natureza para criar os bens materiais necessários à existência 
humana é a dimensão que funda a vida social. Essa convicção, 
que está presente tanto nos Manuscritos Econômico-filosóficos 



44    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

(MARX, 1844/2004) quanto em A ideologia alemã (MARX; 
ENGELS, 1846/2009), em O Capital (MARX, 1867/1975) e em 
outros escritos, ficou clara para Marx, em 1844, como ele mesmo 
confirma no Prefácio à Contribuição à crítica da economia polí-
tica, de 1859 (MARX, 1859/2008).

Contudo, nos embates entre capital e trabalho ao longo 
da segunda metade do século XIX e também ao longo do século 
XX, essa clara convicção do trabalho como categoria fundante 
do mundo social, com todos os seus desdobramentos, foi se per-
dendo, deslocando-se para a dimensão da luta de classes, tendo 
como epicentro o Estado. Como consequência, foi se perdendo, 
também, o caráter radicalmente crítico e radicalmente revolucio-
nário do pensamento de Marx. A interpretação dominante, que 
começou com a social-democracia alemã e terminou no stali-
nismo, era uma mescla de idealismo e positivismo. As tentativas 
de resgatar o caráter crítico do pensamento de Marx não passa-
ram, em sua maioria, de críticas a aspectos diversos do capita-
lismo sem, porém, articular uma crítica da sua totalidade que, 
partindo da sua matriz fundante, desembocasse na necessidade e 
na possibilidade da revolução.

Desse modo, a empreitada lukacsiana tinha como obje-
tivo tanto combater as diversas concepções burguesas, como o 
empobrecimento a que tinha sido submetido o pensamento de 
Marx. Nesse sentido, a descoberta, em 1932, junto com Riazanov, 
das obras de juventude de Marx, especialmente os Manuscritos 
Econômico-Filosóficos, foi fundamental para o início da cami-
nhada de Lukács em direção ao entendimento do pensamento de 
Marx como uma ontologia do ser social.

Trabalho e ser social

Vale notar, antes de mais nada, que a análise lukacsiana se 
baseia, a nosso ver, inteiramente no pensamento de Marx. Lukács 
cita, expressamente, aquela passagem de O Capital em que Marx 



Capítulo 2    	     45

se refere ao trabalho humano, no sentido mais genérico possí-
vel, como um intercâmbio do homem com a natureza através do 
qual são produzidos os bens materiais necessários à existência 
humana. E que este ato tanto transforma a natureza, adequando-a 
ao atendimento das necessidades humanas, quanto transforma os 
próprios seres humanos. Ainda segundo Marx, a natureza mais 
íntima do trabalho se expressa no fato de ele ser uma síntese de 
prévia-ideação e realidade natural. Esta síntese se realiza pela 
mediação da prática social. É com isto que nasce este novo tipo 
de ser, que é o ser social. E é por isso que o trabalho, neste sentido 
de produtor de valores de uso, será uma necessidade eterna da 
humanidade.

O que Lukács fará será retomar esses elementos funda-
mentais elaborados por Marx, ampliá-los e aprofundá-los. Mas 
será, como ele mesmo afirmou explicitamente, sempre na trilha 
aberta pelo próprio Marx. 

Um alerta metodológico inicial é feito pelo autor. Adverte 
ele que o trabalho nunca é um ato isolado. Ele sempre se realiza 
no interior de uma dada totalidade social. Para poder, no entanto, 
identificar os elementos que caracterizam essencialmente essa 
categoria, faz-se necessário separá-la da totalidade social e ana-
lisá-la como se fosse algo isolado. Somente em seguida será pos-
sível recolocar essa categoria no interior da totalidade social e 
apreender as suas conexões com as outras categorias.

Lukács começa afirmando que só podemos compreender a 
natureza específica do ser social se apreendermos sua necessária 
vinculação com o ser natural (inorgânico e orgânico). Entre um 
e outro, porém, interpõe-se uma mudança essencial, que Lukács 
chama de salto ontológico. Ontológico no sentido de que se trata 
de uma mudança qualitativa, essencial, que, sem perder a sua 
vinculação com o ser natural, dá origem a um tipo de ser radical-
mente novo. E essa diferença radical explicita-se no fato de que 
a reprodução desse novo tipo de ser, ao contrário do ser natural, 
que ou apenas se transforma em algo diferente (ser inorgânico) 



46    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

ou em algo que repete sempre o mesmo (ser orgânico), se dá pela 
produção constante do novo.

Trata-se, então, para o autor, de analisar este salto ontoló-
gico, identificando o ato que permite essa essencial transforma-
ção e quais são os elementos essenciais que o constituem e lhe 
conferem a possibilidade de dar origem a esse novo tipo de ser. 
Na esteira de Marx, e também de Engels, pois, embora com algu-
mas observações críticas, Lukács cita o texto de Engels sobre a 
importância do trabalho na transformação do macaco em homem, 
o autor identifica o trabalho como a categoria fundante do ser 
social.

Retomando, então, os elementos postos por Marx, Lukács 
afirma que o trabalho é uma síntese de teleologia e causalidade. 
Embora os termos utilizados por Lukács sejam diferentes daque-
les de Marx, por motivos que não vêm ao caso aqui, não parece 
haver dúvida de que o sentido é idêntico. Trata-se, então, para 
o autor, de esclarecer o que significam tanto a teleologia como a 
causalidade e como elas se articulam para dar origem a um novo 
tipo de ser.

Teleologia é um ato da consciência; é o estabelecimento de 
fins a serem alcançados. Mas, não só. Teleologia também implica 
a busca dos meios para o alcance dos fins propostos. Veremos 
logo o porquê disto.

Já a causalidade é, segundo o autor, a realidade natural. 
Lukács assim a denomina para enfatizar o fato de que esta é regida 
por leis de caráter puramente causal, vale dizer, sem nenhuma 
finalidade consciente. 

Contrariamente à maioria dos outros pensadores, especial-
mente Aristóteles, Hegel e Kant, Lukács afirmará que não existe 
nenhuma teleologia na natureza. E que nem sequer a história 
humana, no seu conjunto, é teleologicamente orientada. A exis-
tência de teleologia na natureza ou na história suporia um ser 
que estabelecesse previamente os fins a serem atingidos. Ora, isso 
não existe nem na natureza e nem na história em geral. O único 



Capítulo 2    	     47

lugar onde existe teleologia, segundo o autor, é o ato humano. A 
própria análise do ato do trabalho demonstra isso, como veremos 
mais adiante. 

Não basta, porém, afirmar que o trabalho é uma síntese 
de consciência e realidade objetiva natural. É preciso explicar, 
em primeiro lugar, de onde vem a consciência. Face às explica-
ções tradicionais, todas elas de corte idealista, isto é, da maior 
importância.

Qual, então, a origem da consciência segundo o autor? 
Sabe-se que a resposta tradicional supunha que a consciência, 
não sendo algo material, só poderia provir de fora do universo 
da matéria, portanto, de algum ser puramente espiritual. A res-
posta lukacsiana é inteiramente diferente. Segundo ele, a consci-
ência nada mais é do que um desenvolvimento tardio da própria 
matéria. E ela só se desenvolve, como consciência propriamente 
humana, nessa inter-relação com a realidade material natural. 
Aqui já fica clara a prioridade da matéria sobre a consciência. Isso 
significa que a matéria pode existir sem a consciência, porém esta 
não pode existir nem subsistir sem a matéria. A ênfase lukacsiana 
está no fato de que tanto a consciência como a objetividade social 
se constituem em determinação reflexiva. Esses dois momentos 
são, portanto, partes inseparáveis de uma mesma unidade. 

Estabelecida a origem da consciência, trata-se de com-
preender como se relacionam estes dois momentos – teleologia 
e causalidade – e como o ato que resulta dessa relação dá origem 
ao ser social.

Como já vimos anteriormente, essa relação começa pela 
posição do fim e pela busca dos meios para realizá-lo. Contudo, 
essa posição do fim e essa busca dos meios não são algo abstrato. 
São sempre a resposta a um determinado carecimento em uma 
determinada situação histórica e social. Ora, carecimento tam-
bém é próprio dos animais. Qual seria, então, a diferença entre a 
resposta do animal e a resposta humana? Segundo o autor, a dife-
rença reside no fato de que a resposta animal é biologicamente 



48    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

determinada. Ela não começa com uma posição consciente de 
um fim a ser atingido. Ao contrário, a resposta humana trans-
forma o próprio carecimento em pergunta, interrogando-se sobre 
qual seria o fim e quais os meios adequados à satisfação daquela 
necessidade. O homem, diz Lukács, é um ser que responde.

Por sua vez, essa forma da resposta traz à tona outro ele-
mento fundamental do trabalho. Trata-se da alternativa. Como 
nem o fim nem os meios estão, por sua natureza, fixados previa-
mente, é preciso fazer escolhas. Que fim e que meios serão ade-
quados à satisfação de determinada necessidade? Essas escolhas, 
por sua vez, não seriam possíveis sem o conhecimento, o mais 
adequado possível dos materiais e das possíveis conexões entre 
eles. A natureza não produz casas. Ela produz os materiais que, 
conhecidos e articulados corretamente, poderão permitir a cons-
trução de casas.

A existência da alternativa, no interior do processo de tra-
balho, permite a Lukács identificar o fundamento de uma cate-
goria humana da maior importância, a categoria da liberdade. 
Segundo o autor (1981, p. 112-113): 

[...] no momento em que a consciência decide em ter-
mos alternativos qual fim ela quer por e de que modo 
quer transformar em séries causais postas as séries cau-
sais existentes, enquanto meios da realização, surge um 
complexo realmente dinâmico que não tem nenhuma 
analogia na natureza. [...] A liberdade é aquele ato da 
consciência através do qual surge, como seu resultado, 
um novo ser posto por ele.

Certamente, a liberdade assumirá as formas mais diver-
sas tanto dependendo da dimensão da atividade humana na qual 
ela se efetiva como ao longo do processo histórico. No entanto, 
independente das suas formas, seu fundamento reside, em última 
instância na existência da alternativa no interior do trabalho.

Retornando à questão do caráter da consciência, reco-
nhece o autor que o conhecimento tem que ter, necessariamente, 



Capítulo 2    	     49

um caráter de reflexo da realidade. Reflexo no sentido de não ser 
um mero produto da consciência, mas uma tradução de elemen-
tos objetivamente existentes. Esse reflexo, contudo, não pode ser, 
de modo nenhum, passivo. Um reflexo passivo apenas colheria 
elementos imediatos e superficiais, heterogêneos e desconexos, 
o que seria imprestável para a realização do objetivo pretendido. 
O atendimento de determinada necessidade implica, como já dis-
semos, a apreensão das qualidades e das possíveis conexões dos 
materiais adequados a esse fim. E isso só poderia ser realizado 
por operações ativas da consciência. 

Por outro lado, essa atividade da consciência também tem 
que estar em íntima conexão com a efetivação prática, uma vez 
que só esta poderá comprovar a adequação do que foi capturado 
pela consciência ao fim pretendido. 

Do ponto de vista metodológico, que veremos mais 
adiante, isso terá enormes consequências, tanto em relação ao 
conhecimento quanto em relação à prática.

Por sua vez, as respostas a essas perguntas enriquecem, 
por meio das generalizações, a própria atividade. Na medida que 
o conhecimento da realidade é fixado na consciência, através de 
conceitos e juízos, ele pode ser generalizado, isto é, tanto trans-
mitido a outros indivíduos como utilizado em outras circunstân-
cias. É isso que faz com que o trabalho tenha, em si, a capacidade 
de produzir sempre algo novo. Pois, ao responder a determinada 
necessidade e criar algo que ainda não existia, por esse meio cria-
-se uma nova situação que será, por sua vez, o ponto de partida 
para a resposta a novas necessidades e, assim, eternamente.

Isso leva a outra constatação importante. Trata-se do cará-
ter ontológico e ativo da consciência. A realização de escolhas 
não seria possível, segundo o autor, se a consciência fosse, como 
nos animais, um mero epifenômeno. Nestes, a consciência exerce 
um papel meramente adaptativo, impulsionando diretamente o 
animal à satisfação da sua necessidade. No ser humano, ao con-
trário, a intervenção da consciência tem um papel decisivo na 



50    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

transformação do ser natural em ser social. Sem o por teleológico 
não haveria a menor possibilidade de transformar a realidade 
natural em realidade social. Sem a intervenção da consciência 
não haveria possibilidade de serem realizados todos os proce-
dimentos necessários às escolhas que resultariam na resposta 
às alternativas postas pela realidade objetiva e que permitiriam 
satisfazer as carências.

Vale enfatizar, de acordo com o autor, que o por teleoló-
gico não se circunscreve a uma atividade inicial. Trata-se, na ver-
dade, de inúmeros atos que se realizam ao longo da execução de 
uma determinada atividade. 

Desse modo, o por teleológico é, segundo o autor, a catego-
ria central do trabalho. Após citar aquela passagem em que Marx 
faz referência à diferença entre a abelha e o arquiteto (1981, p. 
19): “Com isto é enunciada a categoria ontológica central do tra-
balho: por seu intermédio se realiza no âmbito do ser material 
uma posição teleológica dando origem a uma nova objetividade”. 

E ainda (1978, p. 4):

A essência do trabalho consiste precisamente em ir 
além dessa fixação dos seres vivos na competição bio-
lógica com seu mundo ambiente. O momento essencial-
mente separatório é constituído não pela fabricação de 
produtos, mas pelo papel da consciência, a qual, preci-
samente aqui, deixa de ser um epifenômeno da repro-
dução biológica: o produto, diz Marx, é um resultado 
que no início do processo existia “já na representação 
do trabalhador”, isto é, de modo ideal.

Lukács sabe que esta ênfase no papel da consciência cau-
sará espécie e dará margem à acusação de idealismo. Por isso ele 
se apressa em afirmar (1978, p. 5):

Porém, não se deve esquecer que os complexos pro-
blemáticos aqui emergentes (cujo tipo mais alto é o da 
liberdade e da necessidade) só conseguem adquirir um 
verdadeiro sentido quando se atribui – e precisamente 



Capítulo 2    	     51

no plano ontológico – um papel ativo à consciência. 
Nos casos em que a consciência não se tornou um 
poder ontológico efetivo essa oposição jamais pode ter 
lugar. Em troca, quando a consciência possui objetiva-
mente esse papel, ela não pode deixar de ter um peso 
na solução de tais oposições.

Ora, os materiais que se encontram na natureza não estão, 
por si sós, já prontos e adequados para alcançar o fim proposto. 
Eles são inúmeros e enormemente heterogêneos. Suas qualidades 
deverão ser conhecidas para poderem ser escolhidas as mais ade-
quadas. Além disso, eles também devem ser articulados entre si 
de um modo que não seria realizado pela própria natureza. Por 
isso mesmo, a consciência deve, de algum modo refletir a reali-
dade externa a ela. Mas, esse reflexo deve ser, necessariamente, 
ativo, sob pena de não contribuir para alcançar o fim desejado.

É nesse processo que se constitui o ser social sob a forma 
de dois elementos que, mesmo sendo distintos, o integram 
fazendo dele uma unidade. Trata-se de sua constituição como um 
complexo de sujeito e objeto. Ao reproduzir ativamente o mundo 
objetivo, a consciência cria um novo mundo que tem uma forma 
peculiar, a forma subjetiva. A pedra que está na consciência não 
é a pedra real, todavia não deixa de ser um reflexo subjetivo da 
pedra real. A diferença está no fato de que esse reflexo – em forma 
de ideias, conceitos e juízos – não só não tem as qualidades físi-
cas da realidade objetiva, mas ainda não reproduz a totalidade 
daquele objeto, mas apenas aquelas qualidades necessárias à 
obtenção de determinado objetivo. É desse modo que a subjeti-
vidade, nos seus mais diversos aspectos – cognitivos, afetivos, 
valorativos –, se constitui como uma dimensão própria, distinta 
do objeto, embora sempre, de algum modo, articulada com ele. 

Temos, aqui, do ponto de vista metodológico, uma conse-
quência da maior importância. Trata-se da definição do que seja 
conhecimento científico, ou seja, verdadeiro. A partir da análise 
da categoria do trabalho é fácil ver que conhecimento verdadeiro 



52    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

é aquele que cumpre a função de apreender a realidade objetiva 
como ela de fato é. Há, certamente, outras formas de conheci-
mento – afetivo, artístico, filosófico –, mas nenhuma delas tem a 
função que cabe ao conhecimento científico. A obtenção do fim 
desejado demanda o conhecimento das qualidades efetivas dos 
materiais a serem transformados e de suas possíveis articulações. 
Desse modo, conhecimento científico implica, necessariamente, 
a subordinação da subjetividade à realidade objetiva. Vale dizer, 
o conhecimento científico deve ser, pela função que ele é cha-
mado a exercer, objetivo. 

Essa função do conhecimento científico faz, segundo o 
autor, com que a ciência deva ter um caráter desantropomorfi-
zador, isto é, deve refletir as coisas como elas de fato são e não 
segundo as preferências ou os desejos do sujeito. É o que Lukács 
chama de intentio recta, isto é, o direcionamento do conheci-
mento no sentido de apreender o objeto em sua efetiva realidade. 

Como, porém, o conhecimento se realiza sempre no inte-
rior da totalidade do processo histórico e social, ele pode receber 
influências de outras dimensões – concepções de mundo, valores 
etc. –, que poderão dificultar a apreensão da realidade como ela 
de fato é. Lukács chama essas influências de intentio obliqua.

A análise realizada permite, também, compreender o 
sentido da afirmação marxiana de que a prática é o critério de 
verdade da teoria. No ato do trabalho, teoria, isto é, reprodução 
reflexiva da realidade, e prática, isto é, o processo de efetivação 
daquilo que foi anteriormente projetado na mente, configuram 
uma unidade que possibilita, quando corretamente realizada, a 
realização do fim pretendido. Prática, então, aqui, não é conce-
bida como o mero andamento empírico imediato, mas como o 
desdobramento da totalidade de um determinado processo em 
direção ao objetivo pretendido. Nesse sentido, o conhecimento 
é visto pelo autor como uma mediação para apreensão e trans-
formação do objeto. Há, portanto, uma íntima conexão entre o 
conhecimento científico e os fins que se pretende atingir. Essa 



Capítulo 2    	     53

articulação decidirá se se trata de um conhecimento que visa à 
manipulação ou a uma verdadeira transformação.

Essa compreensão da articulação entre teoria e prática nos 
permite também, quando imersos numa sociedade de classes, dis-
tinguir claramente entre objetividade e neutralidade científica. 
Lukács não trata dessa questão ao analisar a categoria do trabalho, 
mas em outro momento, quando se refere ao momento ideal e à 
ideologia. Todavia, julgamos importante fazer referência a essa 
questão neste momento, tendo em vista o seu enorme interesse 
metodológico na produção do conhecimento científico.

Ser neutro significa não tomar partido, especialmente face 
às perspectivas postas pelas classes sociais. Ser objetivo signi-
fica, como já afirmamos, apreender a realidade como ela é em si 
mesma. Ora, ser neutro significa supor que as perspectivas postas 
pelas diferentes classes são apenas diferentes, mas não superiores 
ou inferiores em termos de possibilidades cognitivas. No caso do 
mundo moderno, onde se enfrentam as perspectivas da burgue-
sia e do proletariado, fica claro que a perspectiva burguesa tem 
limitações muito maiores para conhecer a realidade como ela de 
fato é. Isso se dá pelo fato de a burguesia ser uma classe que, por 
sua natureza, precisa apresentar um interesse particular como se 
fosse universal. Por isso mesmo, as possibilidades cognitivas pos-
tas pelo proletariado são muito mais elevadas, uma vez que ele 
representa um interesse verdadeiramente universal.

Contudo, a compreensão da relação entre subjetividade 
e objetividade não é importante apenas em relação ao processo 
de conhecimento, mas também no que se refere à prática social. 
Lukács enfatiza que o por teleológico é sempre um fato histórica 
e socialmente situado e não algo abstrato. Vale dizer, qualquer 
por teleológico tem que ter a possibilidade de realizar-se, caso 
contrário não passa de mera abstração. A realização, de fato, não 
é necessária, mas o que é necessário é a sua possibilidade. Lukács 
exemplifica citando o caso da intenção de voar, expressa por Ícaro 
e Leonardo da Vinci. Em ambos os casos, esse por teleológico não 



54    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

tinha a menor possibilidade de se realizar, permanecendo, por 
isso, uma simples intenção.

 Essa afirmação lukacsiana é da maior importância para a 
orientação da prática social. É essa compreensão correta da rela-
ção entre subjetividade e objetividade que permite evitar tanto o 
idealismo quanto o empirismo. O primeiro, ao enfatizar unilate-
ralmente a subjetividade, desconhece ou menospreza o campo 
de possibilidades posto pela realidade objetiva. Com isso, atribui 
à ação humana tarefas que ela não pode cumprir. O segundo, ao 
acentuar, também de modo unilateral, a objetividade, desconhece 
o poder da subjetividade de, observados certos limites, ir para 
além do imediatamente dado. Vê-se, assim, bloqueado o caminho 
para uma alteração substantiva da realidade objetiva. 

A identificação dos elementos essenciais que caracterizam 
o trabalho permite a Lukács, junto com Marx, afirmar que trabalho 
é, única e exclusivamente, transformação da natureza. Segundo 
ele, o trabalho é a única categoria que não pressupõe a existência 
do ser social, mas que se situa como mediador entre o ser natural 
e o ser social. Todas as outras categorias, mesmo aquelas sem as 
quais o próprio trabalho não se realizaria – a exemplo da sociali-
dade e da linguagem –, pressupõem o ser social como já existente 
e sua função é de serem mediadoras das relações entre os pró-
prios indivíduos. Todas essas outras categorias têm como função 
agir sobre a consciência dos indivíduos para levá-los a realizar 
outros atos de caráter teleológico. O trabalho, ao contrário, tem a 
função de agir sobre a natureza visando impor-lhe determinado 
fim. Trata-se, portanto, de uma ação sobre dois tipos de maté-
ria, essencialmente diferentes. A matéria natural, seja ela inteira-
mente natural ou que já tenha sofrido alguma transformação pela 
ação humana e a matéria subjetiva, a consciência dos indivíduos, 
que tem como atributo a possibilidade de realizar outros atos de 
caráter teleológico. 

Certamente, não há uma absoluta separação entre o traba-
lho e as outras atividades. Estas outras podem, também, contribuir 



Capítulo 2    	     55

para a transformação da natureza, mas apenas de modo indireto, 
pois não é essa a sua função essencial.

Lukács adverte que essa afirmação da essencial diferença 
de função entre o trabalho e as outras dimensões da atividade 
humana não significa nenhuma afirmação de superioridade ou 
inferioridade. Não se trata de valoração, mas de constatação onto-
lógica. Significa, apenas, a constatação de que elas exercem fun-
ções essencialmente diferentes.

Para evitar mal-entendidos, vale enfatizar que a análise 
lukacsiana se situa em nível ontológico, isto é, na consideração 
dos elementos que marcam, de modo essencial, o trabalho, inde-
pendente de qualquer forma concreta. Isso é importante para que 
não se confunda essa dimensão com a análise da forma específica 
que o trabalho assume, de modo especial, na sociedade capita-
lista. O próprio Marx adverte, em O Capital, que aquela análise 
geral é imprescindível, mas não é suficiente para compreender o 
trabalho na sociedade capitalista. Neste caso, o foco do problema 
é a forma específica que o trabalho adquire ao produzir a riqueza 
sob esta nova forma que se chama capital. Daí porque o eixo é o 
valor-de-troca e não o valor de uso. Este último é subordinado ao 
primeiro. Nesse sentido, de produtor de valores-de-troca, a noção 
de trabalho gira ao redor da problemática da produção ou não 
de mais-valia e de capital. Daí porque são chamadas de trabalho 
atividades que nada têm a ver com a transformação da natureza, 
como o professor de escola privada ou a dançarina de cabaré, 
para usar os exemplos de Marx.

Tendo realizado a análise interna da categoria do traba-
lho, ao autor pode, então, reconduzi-la ao conjunto da realidade 
social. Pode, então, Lukács, constatar que, nesse nível máximo 
de generalidade, o trabalho é o modelo de todas as outras ativi-
dades sociais. Nesse sentido, diz ele (1981, p. 14): “No trabalho 
estão presentes in nuce todas as determinações que, como vere-
mos, constituem a essência do que é novo no ser social. Assim, o 



56    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

trabalho pode ser considerado o fenômeno originário, o modelo 
do ser social [...]”.

Independente da função que cada uma das outras dimen-
sões da atividade social deva exercer na reprodução do ser social, 
todas elas têm a mesma estrutura que caracteriza o trabalho. Todas 
elas implicam o estabelecimento antecipado do fim a ser alcan-
çado, a busca de meios e uma ação sobre determinada realidade 
objetiva. Nesse nível de generalidade, não importa o fato de que 
essa realidade objetiva seja a natureza ou a consciência humana. 
Isso fará uma enorme diferença no momento da análise concreta, 
mas não neste momento. 

Referências 

LUKÁCS, G. Ontologia dell`Essere Sociale. Roma: Riuniti, 1981.

MARX, K. O Capital: crítica da economia política. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1975. (Texto original publicado em 1867).

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

2004. (Texto original publicado em 1844).

MARX, K. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: 

Expressão Popular, 2008. (Texto original publicado em 1859).

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã. São Paulo: Expressão Popular, 

2009. (Texto original publicado em 1846).



Capítulo 3

Pesquisa na Tradição Marxista: 
método e sua contribuição para 
as Ciências Humanas e Sociais

Elaine Rossetti Behring

“[...] Marx não deixou uma Lógica, deixou a lógica de 

O capital” (Lênin).

Introdução

O presente texto foi elaborado originalmente a convite do 
evento I Seminário Marx Hoje, realizado na UFRN, em abril 

de 2014. De lá para o momento em que reescrevo estas linhas, 
tendo em vista os anais do evento, um acontecimento colocou o 
tema do método materialista histórico e dialético e suas poten-
cialidades no centro do debate das Ciências Humanas e Sociais. 
Um parecerista da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 
de Nível Superior (CAPES), no âmbito da seleção para o Edital 
Procad 071/2013, analisando um projeto de autoria coletiva de 
equipes da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), 
Universidade de Brasília (UnB) e Universidade do Estado do 
Rio de Janeiro (UERJ), sendo que faço parte desta última, suma-
riamente discriminou o projeto pela adoção dessa perspectiva 
teórico-metodológica. Não cabe aqui desenvolver essa questão, 
amplamente denunciada e que desencadeou em fins de maio de 



58    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

2014 uma grande mobilização entre pesquisadores que adotam 
e que não adotam essa perspectiva teórico-metodológica, tendo 
em vista assegurar a liberdade acadêmica, o pluralismo e as con-
dições da pesquisa num Estado democrático. Introduzimos o 
debate que segue com esse fato que reforça a importância dessa 
perspectiva na pesquisa social, que é o mote central das linhas 
que seguem.

Porém, nesse contexto, antes de seguir diretamente ao 
tema proposto, quero falar da importância de realizar um evento 
que revisita as ideias de Marx e coloca na ordem do dia a rela-
ção entre conhecimento e revolução – ou de pesquisa e transfor-
mação social –, esta última um componente indissociável, um 
pilar mesmo da teoria social de Marx, um patamar de observação 
da realidade que marca o conjunto da obra de Marx, que não se 
propôs apenas interpretar o mundo, mas transformá-lo, conforme 
as conhecidas Teses sobre Feuerbach, dedicando sua vida e sua 
pesquisa minuciosa a esse propósito. Vale lembrar que essa pes-
quisa, esse projeto intelectual de uma vida inteira, como ressalta 
Netto (2009), realizando a crítica da economia política, foi feita 
na maior parte das vezes em condições bastante adversas: o exí-
lio, a perseguição política, as condições precárias de moradia e 
de saúde. São famosos os furúnculos adquiridos na Biblioteca de 
Londres e a dependência da sustentação material de Engels, lem-
brando que Marx não foi aceito na Universidade embora o tenha 
pleiteado (KONDER, 1999).

Registro ainda que esse evento acontece no contexto das 
descomemorações dos 50 anos da Ditadura Militar, que dentre 
outros desserviços esforçou-se por tentar expurgar a tradição 
marxista da universidade brasileira, perseguiu professores, estu-
dantes e técnicos que adotavam a teoria crítica como referência, 
destruiu bibliotecas públicas e particulares, e desencadeou trans-
formações profundas na universidade para fragmentá-la e domes-
ticá-la, para amalgamar a universidade à expansão do capitalismo 
monopolista no Brasil associado ao capital estrangeiro, projeto 



Capítulo 3    	     59

central da Ditadura1, obscurantismo que insiste em ser reeditado 
se pensamos na situação inicialmente referida. Contudo, houve e 
há valorosas resistências e contradições nesse processo, e a maior 
prova disso é a realização de um evento como esse e de tantos 
outros que temos acompanhado e que revisitam o legado mar-
xiano e a tradição marxista por vários de seus principais expoen-
tes, no Brasil e no mundo, no contexto hoje do aprofundamento 
da crise estrutural e endêmica do capital. Os jovens estudantes, 
muitos oriundos da classe trabalhadora, muitos sem perspectiva 
de inserção num mundo onde não há emprego para todos (na 
periferia do capitalismo nunca houve) e que vislumbram um 
futuro de precarização e superexploração do trabalho, têm sede 
de explicação das forças destrutivas dos homens e da natureza, 
desencadeadas pelo capitalismo em sua maturidade, no centro e 
na periferia.

Posso ser otimista, mas apesar da ofensiva burguesa, do 
neoliberalismo – no Brasil combinado ao transformismo de par-
celas da esquerda –, parece correta a assertiva que dá título ao 
livro de Perry Anderson (1984), de um presente marcado pela 
crise da crise do marxismo. Acompanha esse novo período de 
mobilizações que estamos vivendo, especialmente desde as jor-
nadas de junho de 2013, a busca de interpretações do mundo que 
tem o objetivo de superá-lo, a busca de uma nova sociabilidade. 
Daí a oportunidade desse evento, a sintonia com o seu tempo, o 
que é papel de uma universidade livre, crítica, humanista, laica 
e pública. Realizar um evento como esse é adentrar na disputa 
de hegemonia dentro da própria universidade, cujos efeitos da 
domesticação e impactos da ditadura ainda se fazem sentir, acir-
rados pelo neoconservadorismo e pelo pós-modernismo, o ethos, 
a lógica cultural, que marca o contexto da reação burguesa à crise 

1	 Recomendo vivamente o recém-lançado livro Pequena História da Ditadura 
Brasileira (1964-1985) de José Paulo Netto (2014).



60    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

no capitalismo tardio (ou maduro), conforme Jameson (1996). 
Parabéns, então, à ousadia dos organizadores.

Pesquisa e marxismo

O caminho que escolhi para abordar a relação entre pes-
quisa e marxismo é o de socializar os percursos da pesquisa que 
vimos desenvolvendo, orientada por essa perspectiva, chamando 
atenção para a referência e a incidência do método em Marx no 
nosso processo de produção de conhecimento. O método em 
Marx é essa sofisticada bússola para interpretar o mundo, que se 
apresenta ao pesquisador como um “claro escuro de verdade e 
engano”, como nos relata Karel Kosík (1976) em seu imprescin-
dível trabalho Dialética do Concreto. O pilar do método na teoria 
social de Marx é tão importante que Lukács (1989, p. 15) escreveu 
em História e Consciência de Classe que a ortodoxia marxista se 
refere ao método. Em suas palavras: “O marxismo ortodoxo não 
significa, pois, uma adesão sem crítica aos resultados da pesquisa 
de Marx, não significa uma “fé” numa ou noutra tese, nem a exe-
gese de um livro “sagrado”. A ortodoxia em matéria de marxismo 
refere-se, pelo contrário, e exclusivamente, ao método”.

Considerando as aventuras e desventuras da tradição 
marxista – o estruturalismo com sua miséria da razão, como nos 
ensinou o saudoso Carlos Nelson Coutinho (2010), a vulgata mar-
xista-leninista, os inúmeros manuais, os economicismos, poli-
ticismos, monocausalismos e unilateralismos das mais variadas 
origens, os namoros ecléticos com outras tradições teóricas numa 
tradição teórica e política quase bicentenária – essa demarcação 
de Lukács é imprescindível. Nesse mesmo texto, ele ressalta tam-
bém a relação entre teoria e história, teoria e práxis, ou seja, a 
perspectiva da revolução como um elemento interno a esse pata-
mar de observação da realidade. Para Lukács (1989, p. 17) há uma 
“relação dialética do sujeito e do objeto no processo da histó-
ria”, uma ação recíproca, o que implica na recusa peremptória 



Capítulo 3    	     61

da neutralidade científica de Durkheim ou axiológica de Weber, 
especialmente na pesquisa social. Para essa conversa, podemos 
também convidar a reflexão de Michael Löwy (2013), que mostra 
a relação entre teoria e visões sociais de mundo, teoria e política, 
em suas Aventuras de Karl Marx contra o Barão de Munchhausen, 
por meio da alegoria daquele personagem bizarro que pretende 
sair da areia movediça se puxando pelos cabelos. Ou seja, o pes-
quisador e seu objeto estão mergulhados na história. Essas são 
balizas centrais que orientam o nosso trabalho de pesquisa.

No ano de 2013, o grupo de pesquisa que coordeno na 
UERJ, Grupo de Estudos e Pesquisas do Orçamento Público e 
da Seguridade Social (GOPSS), completou 10 anos de trabalho. 
Nesses anos temos realizado um amplo monitoramento das contas 
públicas brasileiras, especialmente do orçamento público fede-
ral, que revela aspectos importantes da dinâmica da economia 
política, do Estado e da luta de classes na sociedade brasileira. 
Esse trabalho de pesquisa hoje é também de extensão – ofere-
cendo cursos para trabalhadores, movimentos sociais e gestores 
de políticas públicas –, e de formação de quadros em todos os 
níveis de formação, da graduação ao pós-doutorado. Hoje somos 
quatro professores, um pós-doutorando e onze estudantes (quatro 
de graduação e sete de pós-graduação). O projeto “guarda-chuva” 
do grupo é intitulado Fundo Público, Política Social e Valor: fun-
damentos históricos, teóricos e dinâmica contemporânea2, ou 
seja, buscamos compreender o fundo público e a política social 
em articulação com o processo de reprodução ampliada do capi-
tal (Behring, 2010), que passa pela “caça apaixonada do valor”, 
como nos informa Marx em O Capital (MARX, 1867/1988, p. 126).

Esse projeto em desenvolvimento propõe como objetivo 
geral

2	 Projeto registrado no Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e 
Tecnológico (CNPq), que conta com financiamento e bolsas de pesquisa. O GOPSS 
pode ser encontrado no Diretório de Grupos de Pesquisa do Brasil – CNPq.



62    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

aprofundar o estudo teórico-empírico do orçamento 
do Estado brasileiro e do financiamento das políti-
cas sociais nas duas últimas décadas, com ênfase na 
seguridade social, desvelando a lógica de constituição 
e alocação do fundo público na sociedade capitalista 
contemporânea, na sua relação com o circuito de cria-
ção, realização e repartição do valor, diga-se, da acumu-
lação do capital (BEHRING, 2012).

E desse objetivo se desdobram alguns objetivos acadê-
micos específicos, que vimos perseguindo a partir do estudo da 
lógica da constituição e alocação do fundo público e sua relação 
com a política social, dos quais destacamos: 1 – aprofundar o 
estudo teórico acerca da relação entre a teoria do valor e o fundo 
público em Marx e na tradição marxista contemporânea; 2 – apro-
fundar o estudo sobre a alocação do fundo público brasileiro, 
considerando os interesses de classes e segmentos de classe em 
disputa, a inserção do país no capitalismo contemporâneo e as 
políticas econômicas que vêm sendo desenvolvidas; 3 – refletir 
sobre a relação entre política social e fundo público no Brasil, 
considerando o ambiente neoliberal das últimas duas décadas e 
seu impacto sobre as políticas e direitos sociais; 4 – compreender 
a natureza da crise do capitalismo em curso e seus impactos sobre 
a constituição e alocação do fundo público, bem como adensar o 
conceito de crise a partir da crítica da economia política clássica 
e contemporânea.

A leitura crítica da crise do capital, do papel do fundo 
público e seu impacto sobre a produção e a reprodução social, 
envolvendo o mundo do trabalho, dos direitos e das políticas 
sociais, e tendo como base empírica o orçamento público, ainda 
que não exclusivamente, requisitam a perspectiva da totalidade 
do ponto de vista heurístico, considerando que esses são proces-
sos que se inscrevem na totalidade concreta, a sociedade burguesa 
contemporânea, envolvendo ainda a particularidade brasileira. A 
categoria da totalidade, portanto, é decisiva para trazer à tona as 



Capítulo 3    	     63

múltiplas determinações do capitalismo contemporâneo como 
totalidade histórica concreta, a qual envolve um conjunto de 
mediações e contradições que a colocam em movimento, ou em 
intenso sociometabolismo, na boa síntese de Mészáros (2002) 
– razão pela qual todo conhecimento sobre a sociedade é apro-
ximado, inacabado, o que não significa dizer relativo. É preciso 
estarmos atentos ao relativismo, que na minha opinião remete 
ao mais profundo idealismo. Não é o pensamento que produz a 
realidade. Não temos uma realidade histórico-social para cada 
forma de pensar. Pela perspectiva metodológica que adotamos, 
o pensamento extrai da realidade seu movimento. E entre pensa-
mento e realidade há inúmeras mediações e condições que vão 
determinar as possibilidades maiores ou menores de apanhar as 
determinações do objeto, o ser social em movimento.

Outra categoria central que orienta a pesquisa é a contra-
dição. Vejam que colocamos a luta de classes como um elemento 
interno ao processo de constituição e alocação do fundo público, 
bem como de definição e execução das políticas sociais. A partir 
de uma ampla pesquisa documental e bibliográfica, e de dados 
primários do orçamento público brasileiro e algumas análises 
comparadas internacionais que vimos desenvolvendo (BEHRING, 
2013), temos produzido aproximações sucessivas e cada vez mais 
profundas, tendo em vista a reprodução no nível do pensamento 
da lógica que preside o movimento do fundo público e da con-
figuração da política social, como concreto pensado. Trata-se 
de partir do concreto e aparente, para reconstruí-lo no nível do 
pensamento como um conjunto mais rico de determinações que 
supera aquele momento primeiro. O que pressupõe um trabalho 
prévio sistemático de organização e tratamento dos dados, que 
constitui a base para a análise. Realizamos uma descrição siste-
mática de dados do orçamento público, como um trabalho prévio, 
mas buscamos traduzir, desvelar sua lógica dialética, marcada 
pela contradição entre o desenvolvimento das forças produtivas 
e as relações sociais de produção, entre a produção social e a 



64    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

apropriação privada, entre as classes sociais fundamentais, bur-
guesia e trabalhadores, e seus interesses antagônicos na disputa 
pelo fundo público, como um elemento insubstituível na sua 
reprodução material. Sobre a contradição, Netto (2009, p. 678) 
nos auxilia:

Para ambos, [Marx e Engels] o ser social – e a sociabi-
lidade resulta elementarmente do trabalho, que consti-
tuirá o modelo da práxis – é processo, movimento, que 
se dinamiza por contradições, cuja superação o conduz 
a patamares de crescente complexidade e novas contra-
dições impulsionam a outras superações.

Vejam, as categorias expressam modos de ser do ser social, 
numa perspectiva ontológica – e como tal, são históricas e tran-
sitórias (Netto, 2009). O fundo público e a política social são 
mediações importantes na totalidade da vida social e nossa pes-
quisa busca adensar essas categorias, compreendendo seu modo 
de ser. Teorizando a partir de um trabalho prévio e sistemático do 
sujeito que pesquisa, esgotando ao máximo a produção relevante 
sobre o objeto e organizando dados primários. Lembro sempre 
dos relatórios dos comissários encarregados de fiscalizar as fábri-
cas como fonte de pesquisa da qual Marx extraiu os segredos da 
jornada de trabalho, do controle do tempo, pesquisa central para 
a sustentação do núcleo central da teoria do valor-trabalho. Para 
Netto (2009, p. 673-674),

A teoria é, para Marx, a reprodução ideal do movimento 
real do objeto pelo sujeito que pesquisa: pela teoria, o 
sujeito reproduz em seu pensamento a estrutura e a 
dinâmica do objeto que pesquisa. E esta reprodução 
(que constitui propriamente o conhecimento teórico) 
será tanto mais correta e verdadeira quanto mais fiel o 
sujeito for ao objeto.

E continua:



Capítulo 3    	     65

Numa palavra: o método de pesquisa que propicia 
o conhecimento teórico, partindo da aparência, visa 
alcançar a essência do objeto. Alcançando a essência 
do objeto, isto é: capturando a sua estrutura e dinâmica, 
por meio de procedimentos analíticos e operando a sua 
síntese, o pesquisador a reproduz no plano do pensa-
mento; mediante a pesquisa, viabilizada pelo método, 
o pesquisador reproduz, no plano ideal, a essência do 
objeto que investigou. 

Aqui um pequeno parêntese. Participamos de muitas ban-
cas de avaliação de propostas de pesquisa em vários níveis e, 
muitas vezes, apesar da adesão ao método, sobrepõe-se o modo 
de ser ao dever ser. No campo da política social, isso é muito 
comum, a partir de uma análise prescritiva, de como a política 
social deveria ser. Isso pode ser uma consequência da pesquisa: 
algumas recomendações práticas. Mas a tarefa da pesquisa – do 
ponto de vista dessa tradição teórica – é desvelar o ser social bur-
guês, a sociedade capitalista, a condição da política social nesta 
sociedade, suas transformações no âmbito da totalidade histó-
rica concreta, com a finalidade de “alimentar os demônios”, as 
inquietações, lembrando aqui Renato Ortiz (2008), em belo texto 
sobre Octavio Ianni, cuja contribuição à pesquisa no campo dessa 
tradição teórico-crítica é formidável (IAMAMOTO; BEHRING, 
2009). E cabe a ciência “desconcertar as opiniões formadas”, 
como Durkheim (2007) reconhece como papel da ciência, numa 
passagem poética das Regras do Método Sociológico.

Busca-se, então, romper com o claro-escuro de verdade e 
engano, com a aparência, com o mundo da pseudoconcreticidade 
que precisa ser superado pela crítica (KOSÍK, 1976). Vejamos a 
discussão da crise do capital, suas causas, sua temporalidade e 
suas consequências. As abordagens correntes, acadêmicas e jor-
nalísticas a caracterizaram como passageira e conjuntural – no 
caso dos liberais mais ortodoxos – ou como superável em médio 
prazo desde que sejam desencadeados processos de regulação, 



66    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

particularmente sobre a circulação de capitais e a ação dos ren-
tistas, que foram descartados pelos neoliberais – como afirmam 
muitas das análises de cariz keynesiano. A perspectiva da tota-
lidade, do método da crítica da economia política, permite ver 
a crise do capital como um elemento interno a sua lógica, rela-
cionado à dinâmica da produção e apropriação do valor, diga-
-se, da acumulação do capital, e à contradição entre as classes 
sociais, muitas vezes expressa por seus segmentos na correlação 
de forças política. Permite perceber o curto-circuito no processo 
de rotação do capital, e a queda tendencial da taxa de lucros e 
suas causas contrariantes, como explicitou Marx (1867/1988), 
em O Capital. Tudo isso determina a formação e alocação do 
fundo público, um componente estrutural inarredável no capi-
talismo contemporâneo, e a condição da política social, como 
uma mediação importante no campo da produção e reprodução 
da totalidade, considerando seu lugar na reprodução da força de 
trabalho e na relação entre produção e consumo no capitalismo 
maduro. O ponto de vista adotado pela pesquisa que desenvolve-
mos percebe a crise em curso como endêmica, profunda e estru-
tural, envolvendo múltiplas dimensões: econômica, política, 
social, cultural e ecológica. Com Mandel (1982), entendemos que 
a crise não é detonada por uma única causa (o petróleo, a perver-
sidade da finança, os créditos imobiliários sem lastro etc.). Todo 
monocausalismo nos leva a raciocínios reducionistas e deduti-
vos, que tendem a empobrecer a reprodução do movimento do 
objeto como concreto pensado, nos mantendo presos ao imediato, 
quando buscamos o mediato. Ou seja, a reprodução no nível do 
pensamento do concreto como síntese de muitas determinações – 
formas de modos de ser, determinações da existência – e unidade 
do diverso, prenhe de contradições.



Capítulo 3    	     67

Observações finais

Para finalizar, aponto uma premissa importante do nosso 
trabalho, para além da totalidade, da contradição e da mediação, 
que é o entendimento de que o capitalismo maduro se desenvolve 
desencadeando forças destrutivas avassaladoras, ou seja, o capi-
talismo maduro é destrutivo e tende a fugir das regulações, sendo 
a experiência socialdemocrata do Estado de Bem-Estar, do pleno 
emprego keynesiano, datada e geopoliticamente situada, deli-
mitada por um conjunto de determinações que não cabe desen-
volver aqui, mas que estão sistematizadas em alguns dos nossos 
trabalhos (BEHRING, 1998, 2003; BEHRING; BOSCHETTI, 2006).

Entender os processos sociais a partir desse patamar, evi-
dentemente, não implica uma abordagem catastrofista ou finalista 
da história, que por vezes contagiou e ainda contagia o debate 
crítico, e que aqui recusamos veementemente. Se o capitalismo 
esgotou ou não seu tempo, é um desdobramento que tem a ver 
com as forças vivas, com a luta de classes e suas possibilidades 
históricas. Nossa única certeza é a de que quanto mais capitalismo 
hoje, maiores as possibilidades de barbarização e banalização da 
vida, de desastre ecológico, de radicalização da desigualdade. Daí 
que, no compromisso acadêmico primordial de trazer à tona com 
maior nitidez os processos sociais em curso no contexto da crise 
– no nosso caso a dinâmica do fundo público e da política social 
na sua relação com o circuito do valor, que organiza a sociedade 
burguesa –, há um evidente compromisso político, de alimen-
tar as lutas sociais e políticas. Como já disse anteriormente, não 
existe ciência asséptica, neutra e descompromissada. E os tempos 
difíceis requisitam uma pesquisa na universidade comprometida 
com a vida, com a humanidade, num sentido humano genérico 
amplo. Um compromisso com a emancipação humana, e eman-
cipação política naquelas realidades onde essa mediação tática 
ainda se repõe. Mas esse é um outro debate.



68    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Referências

ANDERSON, P. A crise da crise do Marxismo: introdução a um debate 

contemporâneo. São Paulo: Brasiliense, 1984.

BEHRING, E. R. Política social no capitalismo tardio. São Paulo: Cortez, 

1998.

BEHRING, E. R. Brasil em contra-reforma: Desestruturação do Estado e 

perda de direitos. São Paulo: Cortez, 2003.

BEHRING, E. R. Crise do Capital, Fundo Público e Valor. In: BOSCHETTI, 

I.; BEHRING, E. R.; SANTOS, S. M. M.; MIOTO, R. C. T. (Org.). 

Capitalismo em Crise, Política Social e Direitos. São Paulo: 

Cortez, 2010. p. 13-34.

BEHRING, E. R.; Notas sobre a Organização Política e Sindical dos 
Assistentes Sociais. Praia Vermelha (UFRJ), v. 21, p. 97-107, 2012.

BEHRING, E. R. França e Brasil: realidades distintas da proteção social 

entrelaçadas no fluxo da história. Serviço Social e Sociedade, São 

Paulo, n. 113, p. 7-52, mar. 2013.

BEHRING, E. R.; BOSCHETTI, I. Política Social: Fundamentos e História. 

9. ed. São Paulo: Cortez, 2006. (Biblioteca Básica de Serviço 

Social).

COUTINHO, C. N. O Estruturalismo e a Miséria da Razão. São Paulo: 

Expressão Popular, 2010.

DURKHEIM, E. As regras do Método Sociológico. São Paulo: Martins 

Fontes, 2007.

IAMAMOTO, M.; BEHRING, E. R. Pensamento de Octavio Ianni: um 

balanço de sua contribuição à interpretação do Brasil. Rio de 

Janeiro: Sete Letras/FAPERJ, 2009.



Capítulo 3    	     69

JAMESON, F. Pós-Modernismo: a lógica cultural do capitalismo tardio. 

São Paulo: Ática, 1996.

KONDER, L. Marx: Vida e Obra. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1999.

KOSÍK, K. Dialética do Concreto. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1976.

LÖWY, M. As Aventuras de Karl Marx contra o Barão de Münchhausen. 

São Paulo: Cortez, 2013.

LUKÁCS, G. História e consciência de classe. Porto: Elfos, 1989 (Texto 

original de 1923).

MANDEL, E. O Capitalismo Tardio. São Paulo: Abril Cultural, 1982.

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 1). São Paulo: 

Abril Cultural, 1988 (Texto original publicado em 1867).

MÉSZÁROS, I. Para além do capital: rumo a uma teoria da transição 
(Trad. de P. C. Castanheira e S. Lessa). São Paulo/Campinas: 

Boitempo/Editora da Unicamp, 2002.

NETTO, J. P. Introdução ao Método na Teoria Social. In: CONSELHO 

FEDERAL DE SERVIÇO SOCIAL; ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA 

DE ENSINO E PESQUISA EM SERVIÇO SOCIAL (Org.). Serviço 
Social, Direitos Sociais e Competências Profissionais. Brasília: 

Autor, 2009. p. 667-700. Disponível em: <http://pt.slideshare.

net/rosanegafanhota/livro-completo-cfess-servio-social-direitos-

sociais-e-competncias-profissionais-2009>.

NETTO, J. P. Pequena História da Ditadura Brasileira (1964-1985). São 

Paulo: Cortez, 2014.

ORTIZ, R. Octavio Ianni: a ironia apaixonada. Sociologias, Porto Alegre, 

n. 20, 319-328. Dez. 2008. Disponível em: <http://www.scielo.br/

scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-45222008000200014>.





Capítulo 4

O método e a teoria marxiana

Jane Cruz Prates

Introdução

O presente capítulo é fruto de oficina realizada durante o I 
Seminário Marx Hoje, ocorrido em Natal, em abril de 2014. 

Busca-se sistematizar os principais conteúdos trabalhados com o 
grupo relativos ao método em Marx, enfatizando não só os movi-
mentos realizados pelo pensador alemão para a efetivação da 
investigação e da exposição em termos epistemológicos, mas arti-
culando alguns elementos da teoria marxiana, pois o método só 
tem sentido à luz dessas produções que veiculam valores e con-
cepções acerca do real e são inspiradas por um projeto revolucio-
nário. A riqueza de uma oficina dificilmente pode ser capturada 
nos limites de um texto, os debates foram profícuos e colaboraram 
para que esta produção se qualificasse a partir da construção cole-
tiva. Espera-se, portanto, que possa instigar o aprofundamento do 
debate acerca da atualidade das contribuições da obra de Marx 
para desocultar e desfetichizar o mundo contemporâneo que infe-
lizmente ainda não conseguiu superar a sociedade de classes e se 
mantém sob o jugo do capital que segue celebrando suas orgias.

Inicialmente é necessário ressaltar que a perspectiva dia-
lética consiste em ver a vida, em primeiro lugar, como movi-
mento permanente, como processo e provisoriedade, portanto, 
como negação permanente dos estados, formas e fenômenos, para 



72    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

demarcar sua existência e possibilitar o seu próprio movimento, 
o seu devir ou vir a ser, o que será novamente negado para que 
o próprio movimento siga seu curso. Esse curso nem sempre é 
linear, mas constituído por avanços e recuos. Significa dizer que 
o instituído pode ser superado por novas formas e que o conflito 
necessário realizado pela luta entre os contrários é fundamental a 
sua movimentação (MENDES; PRATES, 2007).

Reconhecer, portanto, a contradição como motor desse 
movimento, como elemento que conforma e está na base da 
luta de classes, da questão social e do próprio desenvolvimento 
humano-social é uma necessidade. A opção pelo método dialético 
crítico de inspiração marxiana é, portanto, uma opção política, 
que se pauta no reconhecimento de que a ciência não é neutra e 
suas posições defendem interesses que privilegiam a dominação 
de alguns, seja pela via econômica, de subjugação, de poder, de 
sedução, de acesso ou não a informação, acesso ou não a riqueza 
socialmente produzida ou de todos esses elementos articulados 
tendo como contraponto a defesa de novas formas de sociabili-
dade que tem na emancipação humana sua finalidade (PRATES, 
2012). Na verdade, estamos falando de valores. E a escolha de 
métodos pressupõe a opção por valores.

Fetichizadas pelo capitalismo, as concepções de eman-
cipação têm sido reduzidas a processos de inserção geralmente 
precários, que mascaram a inclusão forçada e precária, que inte-
ressam ao capital (ALVES, 2014), limitando-se a acessos restritos 
à educação e saúde, o que nem sempre garante a efetiva inclusão 
dos sujeitos, pois mesmo acessando a vagas, como no caso da 
educação, muitas vezes são expulsos e não permanecem inse-
ridos e ainda quando não são reconhecidos e não estabelecem 
laços de pertencimento não se pode falar em inclusão. Esse pro-
cesso chamado no âmbito das políticas sociais de emancipação, 
quando tratada de modo mais amplo, incidindo em processos 
educativos e organizativos no máximo chega a contribuir para a 
emancipação política, única forma de emancipação possível no 



Capítulo 4    	     73

modo de produção capitalista. Do mesmo modo outras catego-
rias e processos sociais, tais como a participação, a cooperação, a 
solidariedade, que são fundamentais à luta dos trabalhadores, são 
apropriadas de modo reducionista e despolitizadas pela cultura 
capitalista, estratégia necessária para que o modo de vida por ele 
engendrado seja naturalizado e assimilado como interesse geral, 
reduzindo, desse modo, a potência substantiva e transformadora 
dessas categorias. Esse modo de vida se caracteriza por individu-
alismo egoísta, competição e redução da inclusão a possibilidade 
de consumir.

Há de se considerar, contudo, que as políticas sociais, no 
capitalismo, têm caráter contraditório, ao mesmo tempo que con-
formam, são espaços de luta e resistência, ao mesmo tempo que 
servem aos interesses do capital, atendem a demandas e necessi-
dades da população trabalhadora, portanto, é fundamental poten-
cializarmos processos sociais emancipatórios, mesmo nos limites 
do assalariamento, fortalecendo os sujeitos e a classe. Como des-
taca Marx (1844/1993, p. 112), “Uma nação que procura desenvol-
ver-se espiritualmente com maior liberdade não pode continuar 
vítima das suas necessidades materiais, escrava do seu corpo”.

A solidariedade de classe, conforme a aborda Marx 
(1844/1993), tem por fundamento a necessidade de o homem 
reconhecer-se como ser humano-genérico, é o reconhecimento 
de que todos temos direito a ter direitos, diferente da solidarie-
dade cristã que se pauta na caridade, na benesse e no favor. A 
cooperação, por sua vez, fundamental ao trabalho, é capturada 
pela sociedade capitalista que não só engendra formas de explo-
ração mascaradas por processos cooperativos, mas captura a sub-
jetividade do trabalhador (ALVES, 2011) a partir de expressões 
hipócritas como empreendedor, colaborador, entre outras formas 
de mascarar o interesse antagônico que é marca da sociedade de 
classes. Como bem destacaram Marx e Engels (1845-1846/1993, 
p. 119), “Esta subsunção dos indivíduos a determinadas classes 
não pode ser superada até que se forme uma classe que já não 



74    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

tenha qualquer interesse particular de classe a impor à classe 
dominante”.

As bases axiológicas, ontológicas e epistemológicas 
que fundamentam a teoria e o método marxiano

Marx (1844 s.d.) aborda a emancipação humana na obra A 
questão judaica. Em um debate profundo com Bauer sobre eman-
cipação política, afirma:

A emancipação política representa, sem dúvida, um 
grande progresso. Não constitui porém, a forma final de 
emancipação humana, antes é a emancipação humana 
dentro da ordem mundana até agora existente” porque 
se pauta não na “essência da comunidade”, mas na 
“essência da diferenciação”. É agora apenas a confissão 
abstrata da loucura individual, da fantasia privada, do 
capricho”. Nem vale a pena dizer que estamos aqui a 
falar da emancipação real, prática. (MARX, 1844 s.d., 
p. 15)

E complementa Marx (1844 s.d.) destacando que “a revo-
lução política (burguesa) aboliu apenas o caráter político da 
sociedade civil”, esclarecendo que “o homem não se libertou da 
religião, recebeu a liberdade religiosa. Não se libertou da proprie-
dade, recebeu a liberdade da propriedade, não foi libertado do 
egoísmo do comércio, recebeu a liberdade para se empenhar no 
comércio” (p. 28).

Na verdade, a revolução burguesa ou política, na concep-
ção marxiana, dissolve a sociedade civil nos seus componentes, 
mas não revoluciona esses componentes, porque não vai à raiz, 
não os submete à critica dialética (MARX, 1844 s.d.). E sobre os 
direitos do homem, na mesma obra, esclarece que essa ideia de 
direitos do homem surge somente no século XVIII, no mundo 
cristão, e não se configura como ideia inata, mas se forja na luta 
contra as tradições históricas em que os homens foram educados 



Capítulo 4    	     75

até então, “[...] são o prêmio da luta contra o acidente do nasci-
mento e contra os privilégios que a história até agora transmitiu 
de geração a geração” (p. 21).

Portanto, para Marx, toda a emancipação é uma restituição 
do mundo humano e das relações humanas ao próprio homem. 
A emancipação política é a redução do homem, por um lado, a 
membro da sociedade civil, indivíduo independente e egoísta e, 
por outro, a cidadão, a pessoa moral, logo, 

A emancipação humana só será plena quando o homem 
real e individual tiver em si o cidadão abstrato, quando 
como homem individual, na sua vida empírica, no 
trabalho e nas suas relações individuais, se tiver tor-
nado um ser genérico, e quando tiver reconhecido e 
organizado suas próprias forças como forças sociais, 
de maneira a nunca mais separar de si esta força social 
como força política (MARX, 1844 s.d., p. 30).

A teoria social de Marx vincula-se a um projeto revolucio-
nário, “Marx dedicou sua vida e sua obra à pesquisa da verdade 
a serviço dos trabalhadores e da revolução socialista” (NETTO, 
2011, p. 11), articulando o diálogo crítico com os maiores pensa-
dores ocidentais à participação em processos político-revolucio-
nários de sua época. Conforme destaca Netto, (2011, p. 36),

Ele se dedica obsessivamente ao estudo da sociedade 
burguesa: analisa documentação histórica, percorre 
praticamente toda a bibliografia já produzida da econo-
mia política, acompanha os desenvolvimentos da eco-
nomia mundial, leva em conta os avanços científicos 
que rebatem na indústria e nas comunicações, consi-
dera as manifestações das classes fundamentais (bur-
guesia e proletariado) em face da atualidade.

Netto (2011), portanto, enfatiza a profundidade dos 
estudos marxianos sobre seu objeto de pesquisa, a sociedade 
capitalista a partir de suas multideterminações. Marx articula 
conhecimentos de áreas diversas como a Filosofia, o Direito, a 



76    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Economia, a Política, a História, a Comunicação, além do acom-
panhamento atento e compromissado das condições materiais de 
vida e do modo de vida da classe operária e de seus embates com 
a burguesia. Em síntese, uma pesquisa com direção social clara e 
com um adensamento pormenorizado acerca da realidade social 
em todas as suas manifestações, interconectando-as para ampliar-
-lhes o sentido.

Como bem destaca Netto (2011, p. 27), sua pesquisa, da 
qual resultam as bases de sua teoria social, tem como problema 
central “a gênese, a consolidação, o desenvolvimento e as condi-
ções de crise da sociedade burguesa, fundada no modo de produ-
ção capitalista”.

A estruturação da teoria marxiana toma por base o pensa-
mento moderno a partir da filosofia alemã, da economia política 
inglesa e do socialismo francês.

Em Marx a crítica do conhecimento acumulado consiste 
em trazer ao exame racional, tornando conscientes, os 
seus fundamentos, os seus condicionamentos e os seus 
limites; buscando desocultar a estrutura e a dinâmica, 
no caso de Marx, da sociedade burguesa, seu objeto de 
estudo (NETTO, 2011, p. 18-19).

Para Marx, a teoria não se dá a priori por um ato isolado 
do pensamento. Pela teoria o sujeito reproduz em seu pensa-
mento a estrutura e a dinâmica do objeto de pesquisa. Alega Marx 
(1867/1989, p. 22), contrapondo-se a Hegel que parte da ideia: 
“para mim o ideal não é mais do que o material transposto para a 
cabeça do ser humano e por ele interpretado”.

Portanto, como esclarece Netto (2011, p. 21), a teoria nessa 
concepção não pode se limitar “a enunciação de discursos pauta-
dos em hipóteses que apontam relações de causa-efeito, sobre os 
quais a sociedade científica estabelece consensos”.

Embora Marx não tenha dedicado nenhuma de suas obras 
ao debate metodológico, nem mesmo ao debate acerca de seu 



Capítulo 4    	     77

método, seu movimento investigativo pode ser apreendido pelo 
conjunto de sua obra, e na obra O capital (MARX, 1867/1989) ele 
fala do método na introdução.

Contudo, Marx mostra sua preocupação com o desocul-
tamento da realidade a partir da formulação de questões politi-
camente adequadas e com base em contraprovas históricas, que 
só podem ser construídas a partir de um acúmulo inicial sobre o 
objeto estudado, isto se evidencia, por exemplo, quando na obra 
Ideologia Alemã (MARX; ENGELS, 1845-1846/1993, p. 23) critica 
os filósofos que não examinam os pressupostos filosóficos gerais, 
destacando que no sistema alemão fundamentado em Hegel há 
uma mistificação “não apenas em suas respostas, mas já nas pró-
prias questões”. Nos Manuscritos de Paris, mais especificamente 
no primeiro manuscrito referindo-se à passagem para o artesa-
nato complexo, Marx (1844/1993, p. 113) afirma:

Um trabalho assim continuado, uniforme, é por natu-
reza (e a investigação confirmou-o) prejudicial para o 
espírito e para o corpo; e quando o emprego da maqui-
naria se associa à divisão do trabalho entre grande 
número de homens surgem logo todas as desvanta-
gens desta última. Tais desvantagens revelam-se, por 
exemplo, na elevada mortalidade dos trabalhadores de 
fábrica. A importante distinção entre até que ponto os 
homens trabalham com máquinas ou como máquinas, 
não foi objeto de atenção. 

Dito de outro modo, a questão destacada por Marx como 
central era obscurecida, porque não interessava perguntar. Ainda 
no I Manuscrito, Marx afirma que a economia política parte do 
fato da propriedade privada, não o explica, apreende o processo 
material a partir de fórmulas gerais e abstratas conformadas em 
leis, não compreende “que tais leis resultam da essência da pro-
priedade privada”, não apreende “o seu fundamento” , ou seja 
“pressupõe o que deveriam explicar” [...] não compreende “as 
interconexões desse movimento [...]. Pressupõe sobre a forma 



78    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

de fato, o que deveria deduzir, a saber a relação necessária entre 
duas coisas, por exemplo entre a divisão do trabalho e a troca” 
(MARX; ENGELS, 1845-1846/1993, p. 158).

Através da crítica, Marx aporta importantes elementos 
metodológicos, quais sejam, a necessidade de explicar para além 
de compreender, a importância de buscar-se os fundamentos, a 
necessidade de desocultar o movimento e a interconexão entre 
os fenômenos.

E no II Manuscrito, afirmam Marx e Engels (1845-
1846/1993, p. 193) que “[...] o movimento total da história, tanto 
a gênese real do comunismo – o nascimento da sua existência 
empírica – como também a sua consciência presente, é o movi-
mento apreendido e consciente do seu devir”.

Apreender a essência do fenômeno é desocultar, portanto, 
sua estrutura e a dinâmica, como bem destaca Netto (2011), ou 
seja, o modo como se conforma e o modo como se movimenta o 
objeto estudado. Mas quando o objeto é a sociedade “produto da 
ação recíproca dos homens” (MARX, 1847/2009, p. 244), o pro-
cesso de conhecimento não é uma externalidade, o sujeito pes-
quisador está implicado nesse processo (NETTO, 2011).

As bases que fundamentam o pensamento de Marx são: o 
materialismo dialético e o materialismo histórico. Para o materia-
lismo dialético, a realidade existe independente da consciência. 
Consiste na tentativa de buscar explicações coerentes, lógicas e 
racionais para os fenômenos humanos da natureza, sociedade e 
pensamento. Constitui-se por uma concepção científica da reali-
dade, pelo reconhecimento da interconexão universal enriquecida 
pela prática social da humanidade. Daí decorre o reconhecimento 
de que a prática social é critério de verdade e que os graus de 
conhecimento são limitados pela história.

O materialismo histórico estuda as leis que caracterizam 
a vida da sociedade, sua evolução a partir da prática social dos 
homens. Supera a visão idealista e cronológica de história e desen-
volvimento humano, ressaltando que na gênese dos fenômenos 



Capítulo 4    	     79

estão a força das ideias, os agrupamentos humanos, as formações 
socioeconômicas e as relações de produção. Os meios de produ-
ção são constituídos pelas máquinas, ferramentas e pela matéria-
-prima utilizadas no processo de trabalho; as forças produtivas se 
conformam a partir da articulação entre os meios de produção e a 
força de trabalho; e, por fim, o modo de produção é o resultado da 
articulação entre as forças produtivas e as relações de produção.

A práxis, por sua vez, é uma prática que tem uma pers-
pectiva de direção social definida (palavra grega que significa 
ação em busca de uma determinada finalidade, que tem uma 
intencionalidade). É teoria em movimento é transformação de 
conhecimentos em ação, com objetivos determinados, através 
de mediações entre teoria e prática, e é nesse sentido que pre-
cisa ser apreendida. A prática, entendida como práxis, precisa 
ser constantemente problematizada, os fundamentos que a infor-
mam constantemente revisitados porque, como teoriza Lefebvre 
(1991), se reconhecemos que a realidade é movimento que nos-
sas análises e intervenções sejam também movimento, que nosso 
pensamento seja pensamento do e sobre o movimento. Porque a 
prática é critério de verdade, é a partir dela que vamos verificar se 
aquilo que construímos teoricamente (um sistema como o Sistema 
Único de Assistência Social ou o Sistema Único de Saúde, uma 
estratégia de intervenção etc.) dará os resultados que esperamos, 
terá efetividade. Por essa razão, trabalhar a partir de uma práxis é 
fazer o movimento prática-teoria-prática-teoria incessantemente, 
qualificando, de modo progressivo, nossas análises e interven-
ção através desse movimento permanente de realimentação entre 
prática e teoria, razão pela qual não podem ser jamais separadas 
(MENDES; PRATES, 2007).

Segundo Marx e Engels (1845-1846/1993), é na prática que 
o homem deve mostrar a verdade e o poder do seu pensamento. 
Para Cury (1986, p. 44), uma teoria sem prática perde o sentido e 
uma prática sem teoria “fica cega ou caolha”.



80    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

A concepção ampliada de trabalho, sua 
centralidade e o processo de alienação

O trabalho, na concepção marxiana, é toda a produção 
humana. Em qualquer forma de sociedade o homem precisa 
trabalhar, pois é através do trabalho que ele domina a natureza 
criando instrumentos que facilitem o seu processo de desenvol-
vimento, desde os primórdios de sua evolução. Ao trabalhar, o 
homem transforma a matéria-prima, ou seu objeto de trabalho, e 
ao mesmo tempo se transforma no processo, ou seja, desenvolve-
-se enquanto sujeito social, construindo, a partir de condições 
objetivas e de sua ação sobre elas, a sua subjetividade.

A partir do trabalho o homem desenvolve processos 
sociais porque o trabalho pressupõe relações sociais e se vale de 
tudo o que foi socialmente construído anteriormente pelo pró-
prio homem. Não é por outra razão que Marx salienta, desde suas 
obras de juventude, que a história social (das ações e relações 
humanas) nada mais é do que a história do trabalho humano.

A centralidade da categoria trabalho e sua articulação 
com a categoria classe social são fundamentais para explicar o 
modo de produção capitalista e suas contradições insuperáveis, 
porque são constitutivas desse modo de produção. A caracteriza-
ção marxiana dos diferentes modos de produção tem na relação 
trabalho x apropriação do trabalho por uma classe o seu núcleo 
central. A luta de classes historicamente estabelecida demarca as 
formas como o homem se organizou para produzir e os processos 
hegemônicos oriundos dessa relação, que são condicionados pelo 
primeiro.

O trabalho sempre produz valor de uso, logo, qualquer tra-
balho é mediado pelo valor, entendido aqui como produção que 
atende a necessidades humanas e vale destacar que não só de 
subsistência ou proteção, mas simbólicas e estéticas. Mas a cria-
ção do valor no sentido marxiano – Marx (1867/1989) usa sim-
plesmente o termo valor para designar o valor de troca – é uma 



Capítulo 4    	     81

característica da sociedade capitalista, para tanto foi preciso que 
a sociedade burguesa abstraísse o trabalho concreto, subsumindo 
suas qualidades, num equivalente quantitativo. O trabalho abs-
trato é uma criação do mundo burguês, mas o trabalho é ontoló-
gico ao homem em qualquer forma social (PRATES, 2012). 

Conforme Marx esclarece na obra O Capital (1867/1989, p. 
28), o processo de trabalho pode ser configurado como

[...] atividade dirigida com fim de criar valores-de-uso, 
de apropriar os elementos naturais às necessidades 
humanas, é condição necessária do intercâmbio mate-
rial entre o homem e a natureza, é condição natural 
eterna da vida humana, sem depender, portanto, de 
qualquer forma dessa vida, sendo antes comum a todas 
as suas formas sociais. 

Qualquer trabalho segundo Marx se desenvolve através de 
uma cadeia produtiva que vai do sujeito produtor que exterioriza 
suas energias físicas e mentais e realiza um atividade transfor-
mando a matéria-prima e objetivando-se naquilo que produz. Ao 
transformar o objeto sobre o qual realiza o trabalho, o homem 
também se transforma.

A Figura 1 que segue mostra de modo esquemático o movi-
mento da cadeia produtiva que, ver-se-á mais adiante, é capturado 
no modo de produção capitalista pelo processo de alienação.

Figura 1 – O processo desenvolvido na cadeia produtiva

• A CADEIA PRODUTIVA
• Sujeito → exteriorização → realização → objetivação 
• Produtor energia o fazer o fazer
• física e mental como processo como resultado
• que transforma produto

Fonte: Figura elaborada pela autora com base em Marx (1867/1989).

Segundo Marx (1867/1989, p. 202), são componentes 
desse processo: “1) a atividade adequada a um fim, isto é o pró-
prio trabalho; 2) a matéria a que se aplica o trabalho, o objeto de 
trabalho; 3) os meios de trabalho, o instrumental de trabalho”.



82    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

E esclarece o autor que os meios de trabalho são “uma 
coisa ou conjunto de coisas que o trabalhador insere entre si 
mesmo e o objeto de trabalho e lhe serve para dirigir sua ati-
vidade sobre este objeto [...] de acordo com o fim que tem em 
mira” (MARX, 1867/1989, p. 202) e complementa esclarecendo 
que embora os meios não participem diretamente do processo de 
trabalho, quando não se conta com eles o trabalho fica “total ou 
parcialmente impossibilitado de concretizar-se” (p. 205). O pro-
duto do trabalho é um valor de uso. “O trabalho está incorporado 
ao objeto sobre o que atuou [...]. Ele teceu e o produto é um tecido 
[...]. Meio e objeto de trabalho são meios de produção e o trabalho 
é trabalho produtivo” (p. 205).

Qualquer trabalho pressupõe, portanto: Planejamento: 
“[...] ele figura na mente sua construção antes de transformá-la em 
realidade. No fim do processo de trabalho aparece um resultado 
que já existia idealmente na imaginação do trabalhador” (MARX, 
1867/1989, p. 202); Gestão e Finalidade:

O trabalho vivo tem de apoderar-se dessas coisas, de 
arrancá-las de sua inércia, de transformá-las de valores-
-de-uso possíveis em valores-de-uso reais e efetivos. 
O trabalho, com sua chama, delas se apropria [...] e de 
acordo com a finalidade que o move, lhes empresta 
vida para cumprirem suas funções (MARX, 1867/1989, 
p. 207-208).

Consumo: “O trabalho gasta seus elementos materiais, 
seu objeto e seus meios, consome-os, é um processo de consumo. 
Trata-se de consumo produtivo que se distingue de consumo 
individual [...]”.

Quando seus meios (instrumental) e seu objeto (matérias-
-primas etc.) já são produtos, o trabalho consome produtos para 
criar produtos ou utiliza-se de produtos para criar produtos” 
(MARX, 1867/1989, p. 208).



Capítulo 4    	     83

Contudo, a cadeia produtiva no modo de produção capi-
talista é capturada pelo trabalho alienado ou seja, trabalho redu-
zido a consumo da força de trabalho pelo capitalista, reduzido a 
mercadoria, reduzido a seu caráter abstrato, não mais como obje-
tivação humana, mas apenas dispêndio de energia, como algo 
no qual o homem não mais se reconhece, algo estranho, alheio 
que passa a dominar o seu produtor (MARX, 1867/1989; MARX; 
ENGELS, 1845-1846/1993).

Os níveis de alienação explicitados por Marx (1867/1989), 
no volume 1 da obra O Capital, no capítulo relativo ao processo 
de trabalho, mostram que esse processo abarca desde as relações 
entre o produtor e o produto por ele produzido até sua relação 
com os demais produtores, o que de modo sintético busca-se 
apresentar na Figura 2.

Figura 2 – Os níveis de alienação

Produtor ----------- Produto ( não tem acesso ao produto, não se  reconhece 
naquilo que produz)
Produtor ------------ Processo de produção (não define o que produzir e nem 
como produzir)
Produtor --------- Consigo mesmo (trabalho como fardo e não como auto-
realização, submete-se a exploração, precarização, tem sua vida dominada 
pelo que criou)
Produtor --------- Outros produtores (substitui a cooperação pela competição) 

Fonte: Quadro elaborado pela autora com base em Marx (1867/1989)

O método marxiano

É possível identificar alguns aspectos que particularizam 
o método marxiano, o que se passa a pontuar a seguir.

O primeiro deles é o seu humanismo e historicismo absolu-
tos. Para Marx, o centro é o homem, na sua atividade prática, cujo 
processo de humanização se dá pelo trabalho concreto. Diferente 
de Hegel, que parte do Absoluto e a ele retorna, Marx parte do 
homem concreto, não do homem pensado e retorna ao homem, 
sistematicamente superado na relação com os outros homens.



84    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Marx destaca nos Manuscritos (1844/1993) que “o comu-
nismo é o naturalismo integralmente evoluído = naturalismo 
humanizado, a resolução autêntica do antagonismo entre o 
homem e a natureza, entre o homem e o homem” (p. 192, gri-
fos do autor). A história, por sua vez, é a história do trabalho 
humano – que significa toda a produção e expressão humana, 
na concepção marxiana. A história, numa concepção ampliada e 
processual, é a chave heurística para a explicação dos processos.

Outra particularidade do método marxiano é o seu materia-
lismo, a sua concreticidade. Escrevem Marx e Engels na Ideologia 
Alemã (1845-1846/1993) e também na introdução à obra O Capital 
(MARX, 1867/1989, p. 16) que “parte-se dos homens em carne e 
osso na sua atividade prática”.

A próxima característica que precisa ser destacada é a dia-
lética, o seu movimento como processo, a necessária intercone-
xão de múltiplas dimensões que constituem a totalidade, não a 
exaurindo, mas a problematizando de forma interrelacionada. Os 
processos de dedução e indução interconectados pelo entendi-
mento e pela lógica dialética.

Em que pese o fato de alguns autores entenderem que o 
processo de análise e síntese que particularizam o método mar-
xiano como indutivo e dedutivo “representa um esvaziamento 
das categorias marxistas atribuindo-lhes os conteúdos empiristas 
ou do senso comum” (MONTAÑO, 2013, p. 23). Lefebvre (1991), 
importante intérprete da obra marxiana, mostra na sua obra 
Lógica Formal / Lógica dialética, que a lógica dialética, ou lógica 
concreta não rompe com a lógica formal, a apreende e supera, 
articulando os dois movimentos de indução e dedução de modo 
interconectado.

Segundo Lefebvre (1991), a lógica formal é indutiva, parte 
de proposições particulares e tenta chegar a conclusões gerais 
(generalização); tenta por em “forma” o pensamento; é um dos 
momentos da razão, opõe extensão (quantidade) e profundidade 
(qualidade); parte do entendimento (separação) necessário, mas 



Capítulo 4    	     85

não suficiente, porque é unilateral (sem aprofundamento do con-
teúdo). Logo, “ela não se basta e não basta” (p. 170).

Marx só parte do particular, da manifestação aparente-
mente mais simples, no método de exposição, já a investigação 
parte do empírico, do concreto sensível, imediato, e articula suas 
determinações a partir de totalizações provisórias, que vão do 
particular ao geral e do geral ao particular, mediando expressões 
singulares com expressões universais para chegar ao concreto 
pensado, por sucessivas aproximações.

Sem dúvida, o caráter ontológico é característico de seu 
método, o objeto de investigação impõe movimentos, a partir dele 
emanam categorias explicativas, mas não há como prescindir de 
seu caráter axiológico e epistemológico. Para além da intenção 
de capturar a vida do objeto concreto, o método captura o movi-
mento do real e a ele volta, utilizando categorias teóricas que dele 
emanam para ampliar a interpretação e a explicação sobre o seu 
movimento. E, por fim, o processo de conhecimento, além de 
buscar desocultar as contradições inclusivas que conformam os 
fenômenos, sujeitos, organizações e sociedades, valoriza o pro-
cesso porque pretende transformar o instituído, a partir da cons-
tituição de novos valores e condições objetivas e, nesse sentido, 
é também teleológico.

O questionário de 1880, realizado por Marx, dirigido à 
classe operária francesa para que os próprios sujeitos descreves-
sem as condições nas quais eram explorados – pois segundo Marx 
somente eles poderiam convenientemente fazê-lo –, é um bom 
exemplo do caráter teleológico das investigações orientadas para 
a transformação. Conforme Lanzardo (apud THIOLLENT, 1987), 
o questionário traz implícito o princípio de um método de traba-
lho político que se encontra na Crítica da Economia Política. A 
enquete operária conduzida por Marx, mais do que um instru-
mento exemplarmente elaborado de investigação social, se consti-
tuiu numa estratégia de conscientização e mobilização, condições 
necessárias, embora não suficientes, para qualquer processo de 



86    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

transformação social. E conclui Lanzardo (apud THIOLLENT, 
1987), destacando a relevância fundamental do processo, em que 
pese a devolução dos instrumentos terem sido pouco significa-
tivas em relação ao número enviado: “[...] o essencial era que os 
questionários, chegando aos operários, lhes dessem novas pos-
sibilidades de conhecer a maneira pela qual a exploração capi-
talista funciona” (p. 244-245).Conforme Lefebvre (1991), para a 
lógica concreta, a teoria emerge da prática e a ela retorna. A ideia 
representa a unidade indissolúvel da prática e da teoria.

O entendimento (Inteligência) analisa, separa, divide, e 
deve fazê-lo. A razão une, agrupa, esforça-se por encon-
trar o conjunto e a relação. Mas a contradição entre o 
entendimento e a razão renasce sempre e deve sempre 
renascer, e isso porque, incessantemente o entendi-
mento deve separar e a razão unir (LEFEBVRE, 1991, 
p. 170).

Estudar um fato, querer conhecê-lo é, portanto, depois de 
o ter discernido, isto é isolado, pelo menos parcialmente, restituí-
-lo num conjunto de relações, que se estende, paulatinamente a 
todo o universo (LEFEBVRE, 1991).

O concreto é concreto porque é a síntese de muitas 
determinações, isto é, unidade da diversidade. Por isso 
o concreto aparece no pensamento como o processo de 
síntese, como resultado, não como ponto de partida. O 
método que consiste em elevar-se do abstrato ao con-
creto não é senão a maneira de proceder do pensamento 
para se apropriar do concreto, para reproduzi-lo como 
concreto pensado – “totalidade concreta” (MARX, 
1859/1977, p. 229).

O aspecto seguinte a destacar é a unidade entre objetivi-
dade e subjetividade, quantidade e qualidade, racionalidade e 
sensibilidade, particularidade e universalidade, ou seja, o reco-
nhecimento quanto a indissociabilidade, uma vez que os seres 
e processos se constituem como unidades dialéticas. Na mesma 



Capítulo 4    	     87

perspectiva, há o reconhecimento da interelação necessária entre 
teoria e prática, uma se conforma a partir da outra e se qualifica a 
partir dessa relação (PRATES, 2003b).

Outro aspecto que caracteriza o método marxiano é sua 
teleologia (finalidade), já destacada anteriormente, a centralidade 
atribuída à práxis (prática com direção social definida, orien-
tada pela teoria) e o seu caráter prático-operacional: não basta 
interpretar é preciso transformar, enfatiza Marx nas Teses sobre 
Feuerbach (MARX; ENGELS, 1845-1846/1993). A perspectiva de 
transformação que está presente no conjunto da obra marxiana 
se efetiva não só pelas grandes rupturas, mas também a partir 
de pequenas convulsões revolucionárias, expressão utilizada por 
Marx na obra A Ideologia Alemã, para destacar rupturas proces-
suais de menor envergadura que podem ser provocadas pelo tra-
balho concreto, a práxis revolucionária, que desvenda os fetiches 
e os mascaramentos, que instiga o desenvolvimento de proces-
sos sociais emancipatórios e incide sobre o real com clareza de 
direção.

Por fim, cabe ressaltar o seu caráter revolucionário, o reco-
nhecimento da possibilidade histórica de superação das contra-
dições constitutivas da natureza humana, das formações sociais e 
do modo de produção. Articulado a esta última característica está 
o reconhecimento de que os fenômenos são condicionados pelo 
antagonismo e pela luta de classes. Marx afirma no Manifesto do 
Partido Comunista (1848/1998) que “A história da sociedade até 
nossos dias é a história da luta de classes” (p. 8), a opção pela 
classe trabalhadora , a solidariedade de classe e a necessidade de 
a classe operária passar de uma classe em si (dada por sua con-
dição comum de existência) para uma classe para si (dimensão 
política/humano genérica, o que requer a consciência de classe).

Lefebvre (1991) destaca que a lógica concreta utilizada 
pelo método marxiano apresenta alguns princípios que são siste-
matizados no Quadro 1 que segue.



88    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Quadro 1 – Princípios da Lógica Dialética ou Lógica Concreta

Princípio Explicitação

1. Princípio da 
identidade

Os fenômenos se conformam a partir de sua negação 
inclusiva – contradição dialética: vida – morte, andar – não 
andar, objetividade – subjetividade, indivíduo – coletivo, 
começo – fim.

2. Princípio da 
causalidade

Um fato não pode ser isolado, deve ser desdobrado pelo 
entendimento e reconstituído pela síntese/razão dialética 
como totalidade provisória, os fenômenos sociais decorrem 
de múltiplas determinações, devem ser explicados a partir 
de sua interconexão, da interação universal.

3. Princípio da 
finalidade

Tudo que existe é finito, reconhecimento da provisoriedade 
de seres, processos, organizações, estruturas, modos de 
produção. Isso significa uma visão de processo, superando a 
visão estanque de estados, reconhecimento do movimento, 
da existência de transições, da historicidade.

4. Princípio 
da essência e 
aparência

A manifestação, a aparência, faz parte da essência, é na 
verdade um reflexo da essência. A expressão ao mesmo 
tempo implica e dissimula, oculta e revela, traduz e trai, 
logo precisa ser superada pela investigação, pelo processo 
de desvendamento. A aparência é apenas um aspecto da 
coisa. A matéria tem cor e cheiro, mas não são a cor ou o 
cheiro.

5. Princípio da 
quantidade e 
qualidade

Não há quantidade que não esteja relacionada a uma 
qualidade, nem qualidade que não seja constituída por 
elementos quantitativos que lhe são intrínsecos e cuja 
alteração altera sua conformação.

Fonte: Quadro sistematizado pela autora a partir de Lefebvre (1991). 

Como exemplo de superação da aparência, Kosík (1989, 
p. 54) mostra a análise de Marx sobre a troca de mercadorias, em 
que por trás da aparência superficial de um fenômeno “banal da 
vida cotidiana da sociedade capitalista – a simples troca das mer-
cadorias” existem na verdade “profundos e essenciais processos 
[...] trabalho mercenário e a exploração deste”.

Escreve Marx (1867/1989, p. 81), na obra O Capital:

A mercadoria é misteriosa simplesmente por enco-
brir as características sociais do próprio trabalho dos 
homens, apresentando-as como características mate-
riais e propriedades sociais inerentes aos produtos do 
trabalho, por ocultar, portanto, a relação social entre os 



Capítulo 4    	     89

trabalhos individuais dos produtores e o trabalho total 
ao refleti-la como relação social existente, à margem 
deles.

A articulação entre quantidade e qualidade é fundamen-
tal na medida em que as transformações se dão pelo acirramento 
das contradições, mas para que isso ocorra é necessário o ama-
durecimento do processo ou seu desenvolvimento lento e quan-
titativo, para que possa alterar-se qualitativamente. Os dados que 
são contraprova histórica do real se materializam em quantida-
des e qualidades. Não há qualidade que não seja constituída por 
quantidades e não há quantidade que não seja relativa a uma qua-
lidade. Na obra O Capital, Marx (1867/1989) explicita magistral-
mente a articulação entre qualidade e quantidade ao se referir ao 
trabalho infantil.

A fabricação de fósforos de atrito data de 1833. [...] A 
metade dos trabalhadores são meninos com menos de 
13 anos [...]. Essa indústria é tão insalubre que somente 
a parte mais miserável da classe trabalhadora, viúvas 
famintas etc., cede-lhe seus filhos, crianças esfarrapa-
das, subnutridas, sem nunca terem frequentado escola. 
[...] Entre as testemunhas inquiridas, 270 tinham menos 
de 18 anos, 40 tinham menos de 10, 10 apenas 8 e 5 
apenas 6. O dia de trabalho variava de 12, 14 e 15 horas, 
com trabalho noturno e refeições irregulares. Dante 
acharia que foram ultrapassadas nessa indústria suas 
mais cruéis fantasias infernais (MARX, 1867/1989, p. 
279)

E complementa Marx (1867/1989, p. 292): 

Ninguém pode pensar na quantidade de trabalho que, 
segundo o depoimento de testemunhas, é realizado por 
crianças de 9 a 12 anos, sem concluir irresistivelmente 
que não se pode mais permitir que continue esse abuso 
de poder dos pais e dos patrões [...]. George, de 9 anos 
declara “Vim trabalhar aqui na sexta-feira passada. No 
dia seguinte tive de começar as 3 horas da manhã. Por 



90    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

isso fiquei aqui a noite inteira. Moro a 5 milhas daqui. 
Dormi no corredor sobre um avental e me cobri com um 
casaco pequeno.

As principais categorias dialéticas

A totalidade mais do que a junção de fatores diversos é 
sua interconexão porque a unidade dos diversos muda o sen-
tido do todo e da parte, é reconhecer o universal no particular 
e vice-versa, na verdade são o amplo e o miúdo simbiotizados, 
que são separados provisoriamente apenas para fins didáticos, 
para melhor explicá-los. Porque é sempre importante reiterar, a 
dialética marxiana quer explicar, é radical, quer ir a raiz dos fenô-
menos e desvendar as interconexões que os conformam no seu 
processo de constituição. É parte da totalidade também a articu-
lação entre teoria e prática que se realimentam sucessivamente e 
é essa prática concreta, práxis, portanto, considerada critério de 
verdade. 

A historicidade é ter a história como chave para o desven-
damento dessa constituição, seja de sujeitos, fenômenos, organi-
zações, porque pela história, superada uma leitura meramente 
cronológica e centrada em vultos, vista, portanto, a partir de fatos 
significativos, podemos verificar como sujeitos e fenômenos se 
conformam, em que contextos sociais, econômicos, políticos, 
simbólicos – portanto objetivos e subjetivos.

Historicidade é também o reconhecimento do movimento, 
de que tudo está em curso, em processo, logo, que são provisó-
rios, e esta consciência da provisoriedade desestabiliza às vezes, 
porque se contrapõe aos espaços conquistados de uma vez para 
sempre, nos coloca diante de nossa finitude, e a provisoriedade 
não é só de sujeitos e fenômenos, mas também das estruturas, 
já destacava Marx, razão pela qual concluímos por totalizações 
provisórias, articulando totalidade e historicidade. As categorias 



Capítulo 4    	     91

dialéticas na verdade não podem ser dicotomizadas, elas são pro-
fundamente imbricadas (PRATES, 2005). 

A contradição é o motor desse movimento. Com isso não 
se está afirmando que esta ou aquela categoria é central, pois são 
indissociáveis, se há uma categoria central na obra marxiana é 
a categoria trabalho. Em que pese a importância do motor, um 
motor sem o restante da máquina não teria razão de ser, assim 
como de nada serviria um coração sem corpo. Mas por que a con-
tradição é motor do movimento? Porque ao negarmos um estado, 
uma etapa, uma necessidade, instigamos a reação oposta (a nega-
ção da negação), estimulamos a superação, porque a contradição 
é insuportável e tendemos a tentar superá-la.

A contradição dialética é ao mesmo tempo destruição e 
continuidade, é oposição que inclui... por essa razão é definida 
por Lefebvre (1991) como negação inclusiva, para morrer eu pre-
ciso estar vivo, e ao viver consumo minha vida, ao viver mais 
me aproximo do tempo da morte, exemplifica Lefebvre (1991). 
A criança tenta andar, cai e levanta, quer andar, quer alcançar os 
objetos, tocá-los, para isso precisa locomover-se, quer superar a 
dificuldade de deslocamento. A dificuldade de se deslocar é a 
negação que inclui.

Somos contradição, só na morte ela cessa, ou é possível 
que cesse; infelizmente, nesse último caso, não podemos utili-
zar a prática como critério de verdade. Contradição e movimento 
são indissociáveis e essa unidade já pressupõe em si a totalidade, 
isso é a dialética que se expressa na vida, lugar de onde a apre-
endemos para voltar com seus elementos a mesma vida e tentar 
explicá-la a partir de nossos sentidos também provisórios, porque 
históricos.

Como explica Lefebvre (1991, p. 43), “[...] o humano só 
pode se constituir através do inumano, de início a ele mistu-
rado para, em seguida, distinguir-se, por meio de um conflito, e 
dominá-lo pela resolução deste conflito”.



92    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

A base da obra de Marx resume as contradições do modo 
de produção capitalista. Conforme assinala Lefebvre (1963, p. 14), 
Marx constata, desde suas obras da mocidade, a contradição entre 
a libertação do homem frente a natureza, a partir do avanço téc-
nico, e o enriquecimento da sociedade capitalista acarretando a 
escravidão e o empobrecimento da maior parte desta sociedade. E 
é a partir dessa relação básica e essencialmente contraditória que 
se constitui o capitalismo: o salário, a produção da mais-valia.

A ênfase dada por Marx ao desvendamento das contra-
dições aparece na introdução de sua obra Contribuição para a 
Crítica da Economia Política e é reiterada na obra O Capital. 
Escreve Marx (1867/1989, p. 48):

Assim como não se julga um indivíduo pela ideia que 
ele faz de si próprio, não se poderá julgar uma tal época 
de transformação pela sua consciência de si; é preciso, 
pelo contrário, explicar essa consciência pelas contra-
dições da vida material, pelo conflito que existe entre 
as forças produtivas sociais e as relações de produção. 

A categoria da contradição aparece metodologicamente 
em O Capital (MARX, 1867/1989), mostrando o contraponto entre 
falsa consciência e compreensão do fenômeno. Conforme mostra 
Kosík (1989, p. 16), Marx apresenta a compreensão conceitual de 
aspectos da realidade aos pares:

fenômeno – essência; mundo da aparência – mundo 
real; aparência externa dos fenômenos – lei dos fenô-
menos; existência positiva – núcleo interno, essencial, 
oculto; movimento visível – movimento real, interno; 
representação – conceito; falsa consciência – consciên-
cia real; sistematização doutrinária das representações 
(ideologia) – teoria e ciência. 

Segundo Cury (1986, p. 43), a mediação deve ser ao mesmo 
tempo relativa ao real e ao pensamento; procura apreender o 
fenômeno na articulação de relações com os demais fenômenos e 



Capítulo 4    	     93

no conjunto das manifestações daquela realidade da qual ele faz 
parte, seja como fenômeno essencial ou não. As mediações abrem 
espaço para a concretização das teorias, tornando-se guias das 
ações. “[...] Sem as mediações as teorias se tornam vazias e iner-
tes, e, sem as teorias, as mediações se tornam cegas ou caolhas” 
(CURY,1986, p. 44).

Para Martinelli (1993, p.136-137), mediações “são catego-
rias instrumentais”, a partir das quais a ação profissional ganha 
concretude, pois são instâncias de passagem, vias de penetração 
no real, expressas através do uso de instrumentos, recursos, téc-
nicas e estratégias.

Como categoria “reflexiva e ontológica”, sua construção 
(histórica) se consolida com base em operações intelectuais e 
valorativas, “apoiadas no conhecimento crítico do real, possi-
bilitado fundamentalmente pela intervenção da consciência” 
(MARTINELLI, 1993).

Segundo Pontes (1995), a mediação tem papel fundamen-
tal no plano metodológico devido a sua dupla natureza, onto-
lógica e reflexiva. As mediações que estruturam (ontológicas) 
devem ser reconstruídas pela razão (reflexivas) para que seja pos-
sível uma compreensão do movimento e constituição do objeto e 
para orientar a intervenção.

O método de investigação e exposição

Marx demarca diferenças entre o método de investigação 
e de exposição, isso demonstra sua preocupação não só com o 
processo investigativo que deveria ser intenso e abarcar as mais 
diversas formas de manifestação do real reconhecidamente 
móvel, contraditório, mutante. Quanto ao primeiro, relata Marx 
(1867/1989, p. 16) no Posfácio da 2ª edição de O Capital:

A investigação tem de apoderar-se da matéria, em seus 
pormenores, de analisar suas diferentes formas de 
desenvolvimento, e de perquirir a conexão íntima que 



94    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

há entre elas. Só depois de realizado êsse trabalho, é 
que se pode descrever, adequadamente o movimento 
real. Se isto se consegue, ficará espelhada, no plano 
ideal, a vida da realidade pesquisada [...] o ideal não é 
mais do que o material transposto para a cabeça do ser 
humano e por ela interpretado. 

Já o método de exposição deve ter um início necessário, 
um embrião que será, ao longo da exposição desdobramento, 
complicação das antíteses. A análise dialética deve ultrapassar 
a reflexão acrítica, buscando estabelecer mediações com a tota-
lidade. A totalidade, esclarece Cury (1986, p. 36), “interna os 
dados empíricos, implica-os e os explica no conjunto das suas 
mediações e determinações contraditórias”.

O método de investigação valoriza a articulação entre 
quantidade e qualidade, dados que espelham o contingente de 
sujeitos envolvidos e suas expressões. Parte do concreto expresso 
no cotidiano, no trabalho, na expressão dos “homens em carne 
e osso” e só depois agrega a opinião dos sujeitos sobre esse con-
creto. Analisa o contexto no qual os fatos se conformam, buscando 
desocultar os múltiplos fatores que os condicionam (econômicos, 
sociais, culturais, políticos...). Verifica as relações existentes entre 
os fatos, superando sentidos isolados. Parte da estrutura – do con-
texto presente (descrição crítica) dos elementos que conformam 
o fenômeno – e faz o movimento de retorno ao passado buscando 
a gênese e identificando episódios significativos nesse contexto 
histórico (transições) que o marcaram, os ressignificando no pro-
cesso (movimento de detour), constituindo totalizações provi-
sórias, por sucessivas aproximações. Busca desocultar o modo 
como os fenômenos se organizaram, se desenvolveram e se trans-
formaram ao longo de sua história (dinâmica do fenômeno), além 
de valorizar o processo e o caráter pedagógico da investigação, 
como ficou explicitado no modo como Marx interpretou o uso 
do questionário aplicado em 1880 junto aos operários franceses, 
explicitado anteriormente.



Capítulo 4    	     95

Kosík (1989) assim resume as bases do método de investi-
gação marxiano:

1. Minuciosa apropriação da matéria, pleno domínio 
do material, nele incluídos todos os detalhes históri-
cos aplicáveis, disponíveis; 2. análise de cada forma de 
desenvolvimento do próprio material; 3.investigação 
da coerência interna, isto é, determinação da unidade 
das várias formas de desenvolvimento. (p. 31)

A pesquisa se vale das mais variadas técnicas e instrumen-
tos da ciência que possam auxiliar no desocultamento da estru-
tura e da dinâmica do fenômeno (PRATES, 2003b).

No que consiste o método dialético materialista? “Uma 
postura, um método de investigação e uma práxis, um movimento 
de superação e de transformação. Tríplice movimento: de crítica, 
de construção do conhecimento novo, e da nova síntese no plano 
do conhecimento e da ação” (FRIGOTTO, 1991, p. 79).

Quanto ao método de exposição, no Posfácio da 2ª edição 
de O Capital, Marx (1867/1989, p. 16), após referir-se ao método 
de investigação, explica: “Só depois de concluído esse trabalho 
é que se pode descrever, adequadamente, o movimento real, a 
vida da realidade pesquisada, o que pode dar a impressão de uma 
construção a priori”.

Segundo Kosík (1989, p. 31), o método de exposição, mais 
do que uma forma de apresentação, é um método de “explici-
tação, graças ao qual o fenômeno se torna transparente, racio-
nal, compreensível” (grifo do autor), razão pela qual o método de 
exposição assume posição significativamente relevante.

Esclarece Kosík (1989, p. 31) que, diferente do início da 
investigação, quando a problemática ainda não é suficientemente 
conhecida, a exposição já é resultado de uma investigação e de 
uma apropriação crítico-científica sobre a matéria, portanto, deve 
ter um início mediato, “que contém em embrião a estrutura de 
toda a obra”.



96    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Por essa razão, Marx (1867/1989) inicia O Capital, a par-
tir da análise da mercadoria, célula da sociedade capitalista, o 
“embrião de todas as contradições”, que durante o desenvol-
vimento da exposição irão sendo aprofundadas de acordo com 
a própria necessidade da exposição. Segundo Kosík (1989, p. 
31-32):

O início da investigação é casual e arbitrário, ao passo 
que o início da exposição é necessário [...] Sem um 
início necessário, a interpretação nunca é desenvolvi-
mento, explicitação... O método de explicitação não é 
um desenvolvimento evolucionista, é desdobramento, 
manifestação e “complicações” das antíteses, é desdo-
bramento da coisa por intermédio das antíteses. 

Algumas breves considerações finais

Antes de finalizar, é importante ressaltar que em Marx se 
evidencia o reconhecimento da necessária interconexão entre 
razão e sensibilidade. Os sentidos, segundo Marx (1844/1993) 
nos Manuscritos de Paris, assim como a razão, também precisam 
ser educados. Os sentidos vão perdendo capacidades ao longo 
de nosso envelhecimento, por um lado dando provas físicas da 
nossa provisoriedade, mas por outro lado acumulam experiên-
cias sensoriais, aprimoram-se pelo exercício ao longo da vida, 
desenvolvem-se mais ou menos aguçados de acordo com nossas 
condições de existência.

Aquele que não enxerga por uma deficiência visual geral-
mente desenvolve audição e tato mais acurados, mas também, 
teoriza Marx (1844/1993), o olho que não aprende a ver não 
enxerga, porque observar não é simplesmente olhar, mas desta-
car aspectos significativos de uma determinada realidade. Para o 
homem preso à grosseira necessidade, o alimento é só a possibili-
dade de atender a uma necessidade física e não espaço de prazer 
e partilha, sabor, arte culinária, por exemplo.



Capítulo 4    	     97

A impossibilidade de acesso, portanto, a boa música, a 
expressão do estético, as práticas esportivas, a prática da partici-
pação, enfim, a riqueza material e simbólica humana construída 
pela humanidade condiciona o desenvolvimento não só de nossa 
saúde física, mas de nossas possibilidades, do desenvolvimento 
de nossa humanidade em sentido ampliado, espaço em que razão 
e sensibilidade se interpenetram.

Há sempre uma preocupação de mestrandos e doutoran-
dos em relação à mediação do método em suas produções, em 
especial ao uso das categorias do método. Mais do que categorias 
estanques que articulam resultados de um processo de coleta, as 
categorias do método podem não só ser utilizadas para interpre-
tação dos dados, mas precisam ser transversais à exposição, que 
necessita explicitar a estrutura em que se inscreve o objeto de 
estudo, buscar sua gênese e explicar seu movimento, sua dinâ-
mica. Portanto, são categorias historicizadas que emanam do real 
e a ele voltam para auxiliar a explicá-lo. Ao longo desse processo/
movimento, é necessário dar visibilidade às contradições e trans-
formações, aos múltiplos fatores que condicionam o fenômeno 
analisado e que precisam ser problematizados para sua superação 
e, por fim, apontar perspectivas no caminho da transformação, 
porque o caráter teleológico do método, reiteramos, é também 
uma de suas características centrais (PRATES, 2003a).

A riqueza e complexidade da obra marxiana fazem com 
que diversas interpretações sejam realizadas acerca de suas con-
tribuições, o que inclui a crítica quanto à mediação mecânica de 
conteúdos por ele desenvolvidos ou ressignificados ou, ainda, a 
utilização reducionista de seu método. Observamos que autores 
cuja mediação da obra de Marx é acrescida de contribuições, sem 
dúvida muito relevantes, de intérpretes diversos, pensadores que 
desenvolvem suas teorias e criam novas mediações para explicar 
o desenvolvimento de processos que, à época de Marx, ainda não 
haviam amadurecido, enfatizam esse ou outro aspecto, essa ou 
aquela categoria. Notadamente, no Serviço Social, são influências 



98    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

que decorrem especialmente das produções de Lukács, de 
Gramsci e de Lefebvre. 

Para concluir, retoma-se duas citações do pensador ale-
mão profundamente atuais que foram utilizadas para fechar a ofi-
cina sobre o Método em Marx, realizada em Natal. Sua utilização 
tinha por intuito dar visibilidade à atualidade do pensamento 
marxiano e instigar a reflexão sobre o tempo presente.

Segundo Marx (1871/1999, p. 95),

A civilização e a justiça da ordem burguesa apare-
cem em todo o seu sinistro esplendor onde quer que 
os escravos e os párias dessa ordem ousem rebelar-se 
contra os seus senhores. Em tais momentos, essa civili-
zação e essa justiça mostram o que são: selvageria sem 
máscara e vingança sem lei. Cada nova crise que se pro-
duz na luta de classes entre os produtores e os apropria-
dores faz ressaltar esse fato com maior clareza. 

Em tempos de capitalismo manipulatório, quando a vida 
do conjunto dos trabalhadores é reduzida a uma vida just in time 
(ALVES, 2011, 2014), nosso desafio urgente é contribuir, com 
nossos estudos, pesquisas, intervenções e organizações, para des-
fetichizar “as orgias do capital” e estimular o desenvolvimento 
de processos sociais emancipatórios no caminho de novas formas 
de sociabilidade, nas quais essas orgias não sejam naturalizadas, 
e nós, homens e mulheres “em carne e osso”, trabalhadores, pos-
samos desenvolver radicalmente nossa humanidade.

Referências

ALVES, G. Trabalho e subjetividade. São Paulo: Boitempo, 2011.

ALVES, G. Trabalho e Neodesenvolvimentismo. São Paulo: Praxis, 2014.

CURY, C. R. J. Educação e contradição. São Paulo: Cortez, 1986.



Capítulo 4    	     99

FRIGOTTO, G. O enfoque da dialética materialista histórica na pesquisa 

educacional. In: FAZENDA, Ivani. (Org.). 2. ed. Metodologia da 
pesquisa educacional. São Paulo: Cortez, 1991. p. 69-90.

KOSÍK, K. Dialética do Concreto. 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1989.

LEFEBVRE, H. O marxismo. 3. ed. São Paulo: Difusão Europeia, 1963.

LEFEBVRE, H. Lógica formal e lógica dialética. 5. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1991.

MARTINELLI, M. L. Notas sobre mediações [Mimeo]. Pontifícia 

Universidade de São Paulo, São Paulo, Brasil, 1993.

MARX, K. Manuscritos Económico-Filosóficos. Lisboa: Edições 70, 

1993. (Texto original escrito em 1844).

MARX, K.; ENGELS, F. A Ideologia Alemã. 9. ed. São Paulo: Hucitec, 

1993. (Texto original escrito em 1846).

MARX, K. Contribuição para a crítica da Economia Política. São Paulo: 

Mandacaru, 1977. (Texto original publicado em 1859).

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 1). Rio de 

Janeiro: Bertrand, 1989. (Texto original publicado em 1867).

MARX, K. Manifesto do Partido Comunista. Rio de Janeiro: Contraponto, 

1998. (Texto original publicado em 1848).

MARX, K. A guerra civil na França. Ridendo Castigat Mores. 1999. 

(Texto original publicado em 1871). Disponível em: <http://www.

ebooksbrasil.org/eLibris/guerracivil.html>. 

MARX, K. Miséria da Filosofia. São Paulo: Expressão Popular, 2009. 

(Texto original publicado em 1847)

MARX, K. A questão judaica. Rio de Janeiro: Achiamé, s/d. (Texto 

original publicado em 1844)



100    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

MENDES, J. M. R.; PRATES, J. C. Algumas reflexões acerca dos 

desafios para a consolidação das Diretrizes Curriculares. Revista 
Temporalis, v. 14, p. 175-197, 2007.

MONTAÑO, C. Breves anotações sobre o método e a teoria em Marx. In: 

MONTAÑO, C.; BASTOS, R. L. (Org.). Conhecimento e sociedade: 

Ensaios marxistas. São Paulo: Outras expressões, 2013. p. 11-28.

NETTO, J. P. Introdução ao estudo do método em Marx. São Paulo: 

Expressão Popular, 2011.

PONTES, R. Mediação e Serviço Social. São Paulo: Cortez, 1995.

PRATES, J. C. O planejamento da pesquisa social. Revista Temporalis, v. 

7, p. 123-143, 2003a.

PRATES, J. C. Possibilidades de mediação entre a teoria marxiana e o 
trabalho do Assistente Social. 2003b. Tese (Doutorado em Serviço 

Social) – Programa de Pós-gradução em Serviço Social, Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2003.

PRATES, J. C. O método e o potencial interventivo e político da pesquisa 

social. Revista Temporalis, v. 9, p. 131-146, 2005.

PRATES, J. C. O método marxiano e o enfoque misto na pesquisa: uma 

relação necessária. Revista Textos e Contextos, v. 1, p. 116-128, 

2012.

THIOLLENT, M. Crítica Metodológica, Investigação Social e Enquete 
Operária. 5. ed. São Paulo: Polis, 1987.



Capítulo 5

Marxismo e transformação social: 
tendências e contratendências

Carlos Montaño 

Transformação: d’onde e para onde?

Pensar um processo de transformação social exige, particu-
larmente para Marx e para a tradição marxista, a clara carac-

terização do ponto de partida, aquilo que se quer transformar (o 
capitalismo), e do ponto de chegada, a sociedade que se pretende 
construir sobre aquela que findou (o socialismo, como caminho 
para o comunismo). Vejamos então a importância do conheci-
mento científico e crítico do Modo de Produção Capitalista (MPC) 
e os caminhos que tem seguido boa parte da intelectualidade na 
construção de um conhecimento fragmentário, desengajado e 
acrítico.

O ponto de partida: o capitalismo contemporâneo
A importância do conhecimento crítico-científico do MPC e a 
tendência ao conhecimento fragmentado, desengajado e acrítico

Transformar a realidade social, o Modo de Produção 
Capitalista (MPC), promovendo uma revolução da ordem social 
vigente, exige um profundo e crítico conhecimento cientí-
fico da realidade contemporânea, do sistema capitalista, seus 



102    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

fundamentos, estrutura e movimento, sua gênese e desenvolvi-
mento, suas leis e contradições dialéticas, em constante movi-
mento histórico.

Assim, o método de Marx, o Materialismo Histórico e 
Dialético, na medida que se orienta para a transformação social, 
tem por condição e exigência a fiel reprodução intelectual do 
movimento da realidade: o Modo de Produção Capitalista, a 
Ordem Burguesa. Marx aprende com Hegel que a dialética da rea-
lidade social, da história, do Ser Social, significa, em primeiro 
lugar, que as coisas, a realidade, estão em constante movimento: o 
movimento é constitutivo da realidade. Outra condição da dialé-
tica presente na realidade é a contradição: todo processo real, em 
constante movimento, opera-se a partir da contradição, da afir-
mação e negação; a contradição é o motor do movimento, num 
processo de tese, antítese e síntese. Aqui aparece o conceito de 
superação dialética, sendo esta a negação do que era, a conserva-
ção de algo essencial da forma anterior, e a elevação a um nível 
superior do novo Ser (KONDER, 2003, p. 26). Finalmente, a dialé-
tica contida na realidade mostra a articulação mútua dos fenôme-
nos numa totalidade, numa relação entre o singular, o particular 
e o universal.

Porém, o que se verifica na atualidade é a força, nas 
análises da realidade contemporânea, de visões fragmentadas, 
fundadas nas racionalidades formal-abstrata (positivista e neopo-
sitivista) e pós-moderna. Se na produção e divulgação de conhe-
cimento sobre o real o intelectual tem papel destacado, ele (e 
particularmente o cientista social) tem tido em geral uma visão 
fragmentada do real e, portanto, tem desenvolvido e reprodu-
zido, tendencialmente, um conhecimento fragmentado.

Assim, o intelectual (orgânico ou não) já nasce, no pre-
sente, imbuído de uma tendencial cultura positivista (enquanto 
principal expressão da razão formal-abstrata), que visa à segmen-
tação da realidade em esferas sociais (objetos específicos), consti-
tuindo, a partir desta segmentação, campos de saber e disciplinas 



Capítulo 5    	     103

sociais específicas. É o que Lukács chama de Ciências Sociais 
Particulares1.

Surge o conhecimento fragmentado em lugar da perspec-
tiva de totalidade; surgem as teorias da mudança substituindo a 
perspectiva de revolução.

Para isso, a forma de conhecimento produzido sobre essa 
história natural da sociedade deve ser fragmentária e fenomê-
nica: surgem e se desenvolvem as ciências sociais particulares 
como disciplinas que repartem entre si o conhecimento (parcial 
e fenomênico) dos retalhos de realidade, e o conhecimento frag-
mentário da realidade é dissociado da intervenção, tomada como 
uma manipulação corretiva de variáveis dessas frações do real 
(ou realidades).

Se o positivismo foi a racionalidade hegemônica, dada a 
sua funcionalidade com o tipo de conhecimento compatível com 
os interesses do capital, hoje o pensamento pós-moderno apre-
senta-se como nova racionalidade hegemônica, que não apenas 
fragmenta o real em esferas isoladas, mas que pulveriza a reali-
dade, retirando sua objetividade, transformando agora o real em 
realidades vividas, sentidas (HARVEY, 1993; JAMESON, 1996).

O intelectual (o cientista social particularmente), para 
fugir dessa armadilha, dessa “gaiola de ferro” positivista e/ou 
pós-moderna, deve incorporar e desenvolver: 1) uma visão de 
totalidade, 2) um pensamento crítico, 3) uma perspectiva de 
transformação social. E para tal transformação, deve se apro-
priar dos fundamentos, contradições e movimento do Modo de 
Produção Capitalista, na sua gênese e desenvolvimento histórico. 
Pois, como recupera Netto (2009, p. 3), segundo Togliatti: “quem 
erra na análise, erra na ação”; acrescentando que

para aqueles que se propõem como tarefa a supressão 
da ordem do capital e a ultrapassagem da sociedade 

1	 A este respeito, ver Lukács (1992) e Coutinho (1994).



104    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

burguesa, o conhecimento verdadeiro da realidade 
social é, como Lukács esclareceu desde 1923, uma 
questão de vida ou de morte. Isso equivale a dizer que, 
para os revolucionários, a formulação de projetos e o 
estabelecimento de estratégias no marco das lutas de 
classes supõem o máximo conhecimento possível da 
dinâmica social concreta.

Como afirmou Hobsbawm, “o marxismo [...] é um método 
para, ao mesmo tempo, interpretar e mudar o mundo” (1987, p. 
12). É, portanto, um conhecimento para atingir os fundamentos, 
a essência do MPC. É um conhecimento para a transformação 
social.

A importância da escolha e priorização das categorias de análise

Se o método de Marx (e dos marxistas ortodoxos) pretende 
se apropriar da realidade para transpô-la ao pensamento, ele deve 
se apropriar das categorias existentes na realidade. Conforme 
Lukács (1978/2012, p. 297), 

as categorias não são elementos de uma arquitetura hie-
rárquica e sistemática, mas, ao contrário, são, na rea-
lidade, “formas de ser, determinações da existência”, 
elementos estruturais de complexos relativamente 
totais, reais, dinâmicos, cujas inter-relações dinâmicas 
dão lugar a complexos cada vez mais abrangentes.

Essas categorias, na concepção marxiana, são do pen-
samento por serem constitutivas (e extraídas) da realidade. As 
categorias empregadas na análise dos fatos condicionam o tipo 
de conhecimento produzido, o alcance da compreensão sobre a 
realidade. As categorias funcionam, para o cientista social, como 
o microscópio ou o reagente para o biólogo2. O tipo de categoria 

2	 Conforme esclarece Marx, no Prefácio à 1ª edição de O Capital, “na análise das 
formas econômicas, não se pode utilizar nem microscópio nem reagentes quími-
cos. A capacidade de abstração substitui esses meios” (1867/1980, I, p. 4).



Capítulo 5    	     105

empregado para o conhecimento da realidade social, como o tipo 
de microscópio ou de reagente na pesquisa micro-orgânica, vai 
levar a conhecimentos diferentes. 

Não é a mesma coisa o conhecimento alcançado sobre a 
realidade contemporânea a partir de umas ou outras categorias 
de análise: contradição ou disfunção, antinomias e harmonia; 
exploração ou exclusão, ou até opressão; classe social (fundada 
no processo de produção), ou classe rica e pobre (ou alta, média 
e baixa), ou ainda cidadania ou povo; lutas de classes ou cola-
boração e parceria entre classes; imperialismo ou globalização; 
sociedade civil ou terceiro setor; transformação ou mudança etc.

Por quê? Porque a contradição trata do movimento, da 
transformação, mas a “harmonia” ou a “disfunção” pressupõe 
um sistema perfectível mas não em transformação; a exploração 
faz referência à relação contraditória entre as classes fundamen-
tais no processo de produção do MPC (capital e trabalho), e sua 
eliminação supõe a superação da ordem capitalista, enquanto a 
“exclusão” remete a qualquer forma de desigualdade, e sua reso-
lução passa pela “inclusão” (dentro da ordem social vigente); a 
classe social (fundada no processo de produção) remete à rela-
ção contraditória entre os dois sujeitos fundamentais da produ-
ção capitalista (donos de força de trabalho e donos de meios de 
produção), entretanto, a noção de “classe” como ricos ou pobres 
trata de uma diferença (de poder aquisitivo) mas não de uma con-
tradição, e ainda, enquanto a classe mostra a contradição fundada 
na divisão social do trabalho, o povo e a cidadania a escondem; 
as lutas de classes remetem a um processo de conflito (manifesto 
ou latente) que enfrenta as classes antagônicas, mas a colabora-
ção ou parceria induz o ocultamento de tais antagonismos, de 
tais contradições, supondo a comunhão de interesses; o imperia-
lismo remete a uma ordem mundial marcada pelo monopolismo, 
pela fusão do capital bancário e industrial, pelo desenvolvimento 
desigual e combinado (países de centro e periferia, em relação de 
dependência), sendo que a chamada “globalização” esconde um 



106    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

processo histórico, o naturaliza e oculta o sujeito; a sociedade 
civil remete (mesmo com tratamentos diferentes) a uma esfera 
da totalidade social saturada de contradições e lutas, enquanto 
o chamado “terceiro setor” supõe sua desarticulação da totali-
dade e sua homogeneidade e harmonia; a transformação signi-
fica a superação estrutural da ordem burguesa, do MPC, mas as 
“mudanças” remetem a alterações dentro do sistema vigente.

As categorias representam o arsenal heurístico, as ferra-
mentas de pesquisa, apontando onde e o que vai se observar da 
realidade. Portanto, o conhecimento alcançado depende do tipo 
de categorias observadas.

A importância da crítica radical

Ainda, para Marx, o papel da crítica é central no pro-
cesso de conhecimento. Tal é assim que, como já observamos, os 
fundamentos da obra marxiana sustentam-se na crítica da eco-
nomia política inglesa, na crítica da filosofia alemã e na crítica 
do socialismo utópico francês. Ainda mais, nos textos de Marx, 
a crítica sempre é o fundamento central; vejamos: “Crítica da 
Filosofia do direito de Hegel” (1843); “A Sagrada Família ou a 
Crítica da Crítica Crítica contra Bruno Bauer e consortes” (1845, 
com Engels); “A Ideologia Alemã. Crítica da mais recente filoso-
fia alemã em seus representantes Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e 
do socialismo alemão em seus diferentes profetas” (1845-6, com 
Engels); “Para a Crítica da Economia Política” (1857); “O Capital. 
Crítica da Economia Política” (1867); “Crítica ao Programa de 
Gotha” (1875).

Mas, se a crítica é central no pensamento marxiano, no 
processo de conhecimento do real, no tipo de envolvimento 
de Marx com a ordem social burguesa, de que crítica estamos 
falando?

Há, muito frequente, um uso do termo crítica como rejeição 
– ser crítico a algo, nesse entendimento, significará sua rejeição, 



Capítulo 5    	     107

seu descarte. Há também uma crítica restauradora – aquela que, 
rechaçando o moderno, o novo, propõe a reutauração do antigo. 
Há uma crítica moralista – aquela que se funda em juizos de 
valores, em avaliações morais. Existe uma crítica doutrinária – 
quando se rejeita tudo o que esteja por fora de certa doutrina, de 
certo dogma (como a religião). Pode se encontrar a crítica român-
tica, ou ingênua – quando a crítica enfrenta um fenômeno ou dis-
curso, mas sem conseguir captar os fundamentos destes, apenas 
manifestando o descontentamento, a partir do senso comum, ou 
deslizando para a crítica moral. Verificamos, como uma expre-
são da anterior, uma forma de crítica pontual – centrada em pro-
cessos isolados, sem conexão com as estruturas sociais, com os 
demais fenômenos, certamente tratando das consequências e não 
das causas, e sem uma perspectiva de totalidade.

Para Marx, a crítica não tem qualquer relação com as ante-
riores: é a crítica radical. A crítica (radical) não pode ser rejeição, 
pois consiste na incorporação e superação dialética. Ela jamais 
pode ser doutrinária ou moralista, pois consiste no conhecimento 
que apreende, no pensamento, e fielmente, o movimento efetivo 
da realidade. A crítica (radical) não tem uma orientação restaura-
dora, pois visa a transformação histórica orientada pelo progresso 
e pela emancipação humana. E, ainda, a crítica não pode ser 
romântica, ingênua, superficial ou pontual, pois, na perspectiva 
de totalidade, deve captar os fundamentos dos processos, a essên-
cia dos fenômenos, chagando à raiz da realidade social. Trata-se 
de uma crítica radical.

Segundo nosso autor, a crítica (radical) é uma ferramenta 
no processo de conhecimento, é uma arma, pois, “a crítica não 
é paixão da cabeça, mas a cabeça da paixão [...] uma arma”, sem 
ser, a crítica, um “fim em si, mas apensas um meio” (MARX, 
1843/2005, p. 147). Para ele, é preciso reconhecer:

que a arma da crítica não pode substituir a crítica das 
armas, que o poder material tem de ser derrubado 
pelo poder material, mas a teoria converte-se em força 



108    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

material quando penetra nas massas. A teoria é capaz 
de se apossar das massas ao demonstrar-se ad hominem, 
e demonstra-se ad hominem logo que se torna radical. 
Ser radical é agarrar as coisas pela raiz. Mas, para o 
homem, a raiz é o próprio homem. [...]. Não basta que o 
pensamento procure realizar-se; a realidade deve igual-
mente compelir ao pensamento (MARX, 1843/2005, p. 
151-152).

Assim, a análise (crítica) marxista constitui uma poderosa 
arma para a transformação social.

O ponto de chegada: o socialismo como 
caminho para o comunismo

Se a análise crítico-científica do MPC é fundamental para 
sustentar o processo de superação da ordem burguesa – é impres-
cindível o conhecimento daquilo que ser quer transformar –, 
devemos também apontar que é tão fundamental a clara deter-
minação daquilo aonde quer se chegar, da sociedade que quer se 
construir nas ruínas da sociedade capitalista: o socialismo (fun-
dado na “Ditadura do Proletariado” e no princípio de “a cada um 
segundo sua contribuição”) como caminho para o comunismo 
(fundado numa sociedade sem classes, sem Estado, de livres pro-
dutores associados, e no princípio de “a cada um segundo suas 
necessidades, de cada um segundo suas possibilidades”).

No entanto, também neste caso, o que se observa é a 
apresentação, como alternativas a realidade atual, de noções 
vagas de uma sociedade que nada esclarecem sobre seus fun-
damentos, sobre se tratar de mudanças dentro da ordem ou de 
transformações da mesma, ou até de “ilhas” ou experiências loca-
lizadas convivendo (e preservando) o MPC. Exemplos disso: “Um 
Outro Mundo Possível” (consigna do “Fórum Social Mundial”); 
o “Socialismo do Século XXI” (caracterização dos processos 
que orientam os governos na Venezuela, Bolívia e Equador); a 



Capítulo 5    	     109

“Economia Solidária” (proposta sustentada na ideia de P. Singer 
de constituir um “mercado não-capitalista no interior do capita-
lismo”); a “descolonização do Mundo da Vida” (caminho haber-
masiano que pretende a emancipação ao afastar a Sociedade Civil 
das esferas governamental e econômica) etc.

Os fundamentos marxianos da transformação social

Ao tratar dos processos que podem levar a um processo 
de transformação social, Marx, no seu “Prefácio à ‘Crítica da 
Economia Política’” (redigido em 1859), afirma:

Em uma certa etapa de seu desenvolvimento, as forças 
produtivas materiais da sociedade entram em contra-
dição com as relações de produção existentes, ou, o 
que não é mais que sua expressão jurídica, com as rela-
ções de propriedade no seio das quais elas se haviam 
desenvolvido até então. De formas evolutivas das for-
ças produtivas que eram, essas relações convertem-se 
em entraves. Abre-se, então, uma época de revolução 
social. A transformação que se produziu na base econô-
mica transforma mais ou menos lenta ou rapidamente 
toda a colossal superestrutura. Quando se conside-
ram tais transformações, convém distinguir sempre a 
transformação material das condições econômicas de 
produção – que podem ser verificadas fielmente com 
ajuda das ciências físicas e naturais – e as formas jurí-
dicas, políticas, religiosas, artísticas ou filosóficas, em 
resumo, as formas ideológicas sob as quais os homens 
adquirem consciência desse conflito e o levam até o 
fim. [...] Uma sociedade jamais desaparece antes que 
estejam desenvolvidas todas as forças produtivas que 
possa conter, e as relações de produção novas e supe-
riores não tomam jamais seu lugar antes que as con-
dições materiais de existência dessas relações tenham 
sido incubadas no próprio seio da velha sociedade. Eis 
porque a humanidade não se propõe nunca senão os 
problemas que ela pode resolver, pois, aprofundando a 



110    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

análise, ver-se-á sempre que o próprio problema só se 
apresenta quando as condições materiais para resolvê-
-lo existem ou estão em vias de existir. [...]. As relações 
de produção burguesas são a última forma antagônica 
do processo de produção social, [...]; as forças produti-
vas que se desenvolvem no seio da sociedade burguesa 
criam, ao mesmo tempo, as condições materiais para 
resolver esse antagonismo. Com essa formação social 
termina, pois, a pré-história da sociedade humana 
(MARX, 1859/2008, p. 47-48).

Temos que, primeiramente, a época de transformação 
social se abre quando as forças produtivas materiais da sociedade 
(o desenvolvimento dos meios e condições de produção) entram 
em contradição com as relações de produção existentes (as rela-
ções que fundam o MPC: a relação de compra e venda de Força 
de Trabalho, a relação salarial, a relação de exploração), ou com a 
propriedade privada dos meios de produção.

Em segundo lugar, transforma-se a base material, as rela-
ções de produção, levando a uma transformação na superestrutura 
(jurídico e política), o Estado; pois, como diz Engels, “o Estado, 
o regime político, é o elemento subordinado, e [...] as relações 
econômicas, é o elemento dominante” (MARX; ENGELS, 1975, p. 
111); mesmo que essa determinação econômica não seja absoluta 
e unilateral3.

Por outro lado, uma sociedade jamais desaparece antes 
que estejam desenvolvidas todas as forças produtivas que possa 
conter (MARX, 1859/2008), antes de que se esgote sua capacidade 
de desenvolvimento ou de reestruturação; e ainda, as novas (ou 
emergentes) relações de produção jamais se tornam hegemônicas, 

3	 Em carta a Bloch, Engels afirma: “segundo a concepção materialista da história, 
o fator que em última instância determina a história é a produção e a reprodu-
ção da vida real. Nem Marx nem eu temos afirmado nunca mais do que isto. Se 
alguém tergiversa dizendo que o fator econômico é o único determinante, conver-
terá aquela tese em uma frase vazia, abstrata, absurda” (MARX; ENGELS, 1975, p. 
520).



Capítulo 5    	     111

antes que se consolidem as novas condições materiais, a nova 
ordem social.

Isso posto, podemos entender que dois são os fundamen-
tos para que se abra um processo de transformação social, de 
revolução; um objetivo e um subjetivo:

1)	 o esgotamento do antigo Modo de Produção;

2)	 a constituição de um sujeito que terá como missão pro-
mover o processo de transformação.

O esgotamento do Modo de Produção

A análise do primeiro fundamento para a transformação 
social, o objetivo, exige a análise da dinâmica contemporânea 
capitalista a partir dos seus próprios fundamentos estruturais.

Conforme demonstrou Marx (1894/1980b), o MPC gesta-
-se, e se desenvolve, contendo uma contradição imanente e ine-
liminável à sua estrutura e dinâmica: a saber, a contradição entre 
a socialização da produção e a apropriação privada do produto 
– cada vez maior número de trabalhadores estão envolvidos na 
produção de mercadorias, mas estas são majoritariamente apro-
priadas pelo capitalista (a partir da exploração), gerando a acu-
mulação ampliada de capital. Essa é a contradição fundante entre 
capital (donos dos meios fundamentais de produção e reprodu-
ção) e trabalho (produtores de riqueza, que lhe é expropriada 
pelo capital): quanto mais o trabalhador produz riqueza, maior 
a exploração e acumulação capitalistas; quanto maior riqueza 
socialmente produzida, maior riqueza acumulada por um lado 
(pelo grande capital) e maior pobreza (absoluta ou relativa) por 
outro (do trabalhador, empregado ou desempregado)4.

4	 Ver Marx, O Capital (1894/1980b), especialmente os capítulos XXX a XXXII do 
Livro 3.



112    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Em articulação com isso, com o desenvolvimento das for-
ças produtivas (a partir das novas formas de organização da produ-
ção e do desenvolvimento tecnológico, apropriado pelo capital), 
ocorrem no capitalismo a tendência à substituição da força de 
trabalho pela maquinaria – alterando a composição orgânica do 
capital, ou seja, a relação entre capital constante (meios de pro-
dução) e capital variável (força de trabalho), e gerando uma cada 
vez maior superpopulação relativa desempregada, expulsa total 
ou parcialmente do processo de produção (Marx, 1867/1980a)5, 
– e a tendência à queda da taxa de lucro (Marx, 1894/1980b)6.

Ou seja, quanto mais se desenvolve o capitalismo, mais 
tende o capital a se acumular, mais tende a força de trabalho à 
pauperização (absoluta ou relativa), maior é a tendência à cons-
tituição de um excedente de força de trabalho (aumentando o 
desemprego) e a taxa de lucros tende em períodos a diminuir. 
Temos aqui uma lei geral da acumulação capitalista que, consi-
derada a longo prazo, intercala períodos de crescimento acele-
rado, seguidos de fases de crescimento desacelerado, convulsões 
e estagnação, derivando em crises econômicas estruturais e 
cíclicas.

Dessa forma, podemos claramente visualizar duas deter-
minações centrais quando analisamos o papel das crises nos 
ciclos de produção e reprodução capitalistas: a) em primeiro 
lugar, a crise é um resultado, uma consequência intrínseca do 
próprio desenvolvimento capitalista – com a superprodução e 
a superacumulação geradas num período de expansão, chega-se 
a um momento em que a capacidade de produção não encontra 
possibilidades de escoamento no saturado mercado de consumo 
(crise de superprodução), nem condições de reinvestimento do 

5	 Ver Marx, O Capital (1867/1980a), especialmente os capítulos XIII e XXIII do 
Livro 1.

6	 Ver Marx, O Capital (1894/1980b), especialmente os capítulos XIII, XIV e XV, do 
Livro 3.



Capítulo 5    	     113

total do volume de capital acumulado em atividades lucrati-
vas (crise de superacumulação); b) em segundo lugar, a crise é 
a causa, o motor, da recuperação econômica e da retomada da 
taxa de lucro – com a redução dos estoques, com a diminuição 
dos salários e o aumento do desemprego, os custos de produção 
caem, os preços tendem a subir, retoma-se a taxa de mais-valia 
(aumenta a exploração intensiva) e a taxa de lucro; o reinvesti-
mento nas atividades produtiva e comercial retoma os níveis de 
lucratividade esperados (MANDEL, 1977, p. 326).

Como entende Mészáros (1997), “a forma típica de crise 
sob o sistema capitalista é a crise conjuntural [cíclica e periódica] 
que, como dizia Marx, se compara à tempestade tropical”; porém, 
no último quarto do século XX, “o que vimos foi a crise estrutu-
ral do capitalismo, determinada pela ativação de um conjunto de 
contradições e limites que não podem ser superados pelo próprio 
sistema” (p. 149). É que com a intervenção do Estado não haverá 
grandes tempestades e crises violentas, mas frequentes precipita-
ções por todas as partes; assim, estas podem se tornar a normali-
dade do “capitalismo organizado”. Para o autor, seria 

um erro interpretar a ausência de flutuações extremas 
ou de tempestades de súbita irrupção, como evidên-
cia de um desenvolvimento saudável e sustentado, em 
vez da representação de um continuum depressivo, 
que exibe as características de uma crise cumulativa, 
endêmica, mais ou menos permanente e crônica, com 
a perspectiva última de uma crise estrutural cada vez 
mais profunda e acentuada (MÉSZÁROS, 2002, p. 697).

A novidade levantada por Mészáros, para caracterizar 
a atual crise capitalista, significa que o sistema capitalista não 
pode mais se recuperar da crise, tendo entrado numa fase de crise 
estrutural e cumulativa.

Segundo Mészáros (1997), uma das contradições (e limita-
ções) fundamentais do sistema capitalista é a sua necessidade de 
dissipação e destruição da riqueza produzida. Para o capitalista, 



114    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

que visa ao valor de troca das mercadorias (e não o diferencia ou 
o superpõe ao seu valor de uso), o consumo é igual à destruição 
(vide a indústria bélica, os produtos descartáveis e, por que não, a 
indústria informática); daí a lei da taxa decrescente de utilização 
dos valores de uso das mercadorias, isto é, a tendência dos bens, 
serviços, maquinarias e força de trabalho, se tornarem [no sistema 
capitalista atual] supérfluas em proporções crescentes.

Assim, Mészáros (1997) afirma que “um sistema de repro-
dução não pode se autocondenar mais enfaticamente do que 
quando atinge o ponto em que as pessoas se tornam supérfluas 
ao seu modo de funcionamento” (p. 152). Dado, assim, o caráter 
cumulativo dessa crise estrutural/global do capital, baseada na 
sua lógica autodestrutiva, aparece, segundo o autor, claramente 
“que o sistema do capital esgota o curso de seu desenvolvi-
mento histórico” (p. 152). A crise é do próprio sistema capitalista 
(MÉSZÁROS, 2007), sendo portanto uma crise terminal.

Parece, então, contemplada essa condição (o esgotamento 
das forças produtivas) para abrir um processo de transformação 
social.

O Sujeito de Transformação Social

O segundo fundamento, o subjetivo, a formação do sujeito 
que tem a missão de promover a transformação social, merece 
um tratamento detalhado. Primeiramente porque é objeto de 
intensas polêmicas no interior da esquerda, e particularmente do 
marxismo. Por outro lado porque ao pensarmos os processos de 
consciência/alienação e de organização política verificamos sig-
nificativos limites. Vejamos.

A indeterminação do sujeito: “Pobres”; “Povo”; 
“Excluídos”; “Multidão”; “setores não monopolistas” etc.

Alguns intelectuais enveredam pela procura da inova-
ção, pretendendo encontrar um novo sujeito de transformação, 
ou a recaracterizá-lo: o sujeito é visto a partir de uma aliança de 



Capítulo 5    	     115

setores não monopolistas, que articula trabalhadores e pequenos 
e médios empresários em ações antimonopolistas) (Boccara, como 
expressão do euro-marxismo), visão que leva à perda da centra-
lidade da contradição de classe capital/trabalho, deslocada para 
uma oposição setor monopolista/não monopolista; o ator da inte-
ração comunicativa (que deve “descolonizar o Mundo da Vida”, 
em Habermas), separando a esfera “social” dos fundamentos con-
traditórios da dimensão econômica e política; a “Multidão” (o 
poder das massas contra o império, em direção a uma democracia 
global, em Hardt e Negri); a “Sociedade Civil Organizada”; as 
Organização e Movimentos Sociais Identitários (Boaventura de 
Sousa Santos); o “povo”; o “pobre”; os “excluídos” etc.

Todas essas propostas de sujeitos, alternativos (ou subs-
titutivos) à classe trabalhadora, remetem a um debate polêmico, 
controvertido, e ainda em aberto.

É comum a confusão das categorias “exploração” e 
“pobreza” (e “explorado” e “pobre”), como se fossem sinônimos, 
como se o maior grau de exploração significasse um maior grau 
de pobreza. Essa frequente confusão deriva de um erro concei-
tual, e produz equívocos teóricos e políticos da maior dimensão. 
Aqui confunde-se a classe trabalhadora com o grau de empobre-
cimento; algo assim como se ser trabalhador e ser pobre fossem 
a mesma coisa. Ora, a exploração, conforme apresenta Marx, 
remete ao processo mediante o qual o capitalista se apropria da 
mais-valia produzida pelo trabalhador; isto é, o grau de explora-
ção deriva da quantidade de valor produzido pelo trabalhador e 
apropriado (explorado) pelo capitalista; e esse processo nada nos 
diz sobre o grau de pobreza absoluta. Inclusive pode-se afirmar 
que, em geral, aquele trabalhador que maior mais-valia produz (e 
portanto é submetido a um maior grau de exploração) perceba um 
salário que lhe permita condições de vida muito acima da média 
dos trabalhadores. Enquanto, por sua vez, pode-se afirmar que 
quem ocupa a base da pirâmide social, os mais pobres, sequer 
sejam explorados, dada a sua condição de desempregados. As 



116    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

categorias de “exploração” e de “pobreza” apresentam diferentes 
determinações; a primeira se fundamenta nas relações de produ-
ção (tendo raiz no conceito de classe em Marx), a segunda se per-
cebe no âmbito do mercado (vinculada ao conceito de classe em 
Weber). O perigo dessa confusão, porém, não é só teórico, mas 
fundamentalmente político: confunde-se o sujeito “classe traba-
lhadora” com o sujeito “pobre”; assim, primeiramente, orientando 
(focalizando) as ações sociais para o pobre (princípio central da 
reforma neoliberal) no lugar do trabalhador, e em segundo lugar, 
pensando o sujeito revolucionário como o “pobre” e não o “tra-
balhador”. Há que se registrar que Marx e Engels (1848/1988), 
no Manifesto Comunista foram claros e enfáticos ao conclamar: 
“Proletários do mundo, uni-vos!” – remetendo à contradição de 
classes e não a diferença entre ricos e pobres.

Também observa-se a hoje comum substituição da catego-
ria “exploração” pelo generalizante conceito de “exclusão social”.

Assim, os conceitos atuais de Excluído/Incluído, tanto 
quanto o uso anterior de Marginal/Integrado (e de forma seme-
lhante aos países desenvolvido/subdesenvolvido), são classifi-
cações sociais nas quais a situação de um não é caracterizada a 
partir de sua relação com o outro. São classificações que não con-
sideram os sujeitos em relação e sua situação como produto de tal 
relação. Diferente são as categorizações de Explorado/Explorador, 
Dominado/Dominador (e, para os países, Centro/Periferia), onde, 
aqui sim, um sujeito deve sua condição à sua relação com o outro, 
e não a uma condição individual.

Dessa forma, enquanto o conceito de exclusão social mos-
tra o resultado de um processo: o afastamento de um/alguns 
indivíduo/s de certos bens e serviços (materiais, culturais etc.), 
ou de parcelas do poder (nas decisões políticas), esse conceito, 
no entanto, não mostra o processo em si, as causas desse pro-
cesso, dessa exclusão. O qualifica, mas não o explica. A forma 
(sua aparência) do produto final (a exclusão, neste caso) esconde 
o processo em si (sua formação e gênese, seus fundamentos, 



Capítulo 5    	     117

suas contradições, sua essência); é isto que Marx chamou de 
fetichismo (MARX, 1867/1980a). Entretanto, a categoria “explo-
ração” explica sim o fenômeno, a partir das relações sociais pró-
prias da sociedade capitalista: a relação entre capital e trabalho, 
baseadas na exploração; não só o qualifica, não só o apresenta, 
mas essa categoria permite compreender sua gênese, seus funda-
mentos, a relação social que funda esta condição... e portanto, 
permite o caminho para sua superação.

Enquanto a solução para a “exclusão” é a “inclusão” (den-
tro do sistema), preservando a ordem do capital a partir de certas 
mudanças (corretivas ou ajustadoras), a solução para a “explora-
ção” (condição fundante e insuprimível do sistema capitalista) 
consiste necessariamente na superação da ordem do capital, num 
processo de transformação social.

Com tal procedimento, no qual “exploração” é substitu-
ída por “exclusão”, opera-se um esvaziamento conceitual (e polí-
tico) no tratamento dos sujeitos que portam a missão histórica da 
transformação social.

Assim, há um esvaziamento da categoria de “classe 
social”, que de uma perspectiva marxiana – fundada no lugar dos 
sujeitos no processo de produzir valores, numa relação salarial e 
de exploração entre donos de meios de produção e donos de força 
de trabalho – passa a ser conceituada muito mais em função da 
compreensão weberiana – enquanto uma estratificação social a 
partir do poder aquisitivo das pessoas, esvaziando tal conceito da 
contradição fundante do sistema capitalista, a exploração.

Com tal substituição da conceituação marxiana de classe 
pela caracterização weberiana, há paralelamente uma substitui-
ção (ou identificação) da categoria “classe” pelo liberal conceito 
de “cidadania”. Sempre promovendo um esvaziamento das rela-
ções sociais, transformando a classe, ou a cidadania, um processo 
individual que não se funda a partir de relações de desigualdade.

Nesse sentido, os termos de “exclusão/excluído”, “cida-
dania/cidadão”, “povo/população/popular” não dão conta das 



118    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

relações de produção e distribuição do valor, das contradições 
internas, enfim, dos fundamentos das classes sociais que os com-
põem. Como afirma Marx (1859/1977, p. 218):

a população é uma abstração se desprezarmos, por 
exemplo, as classes de que se compõe. Por seu lado, 
essas classes são uma palavra oca se ignorarmos os ele-
mentos em que repousam, por exemplo o trabalho assa-
lariado, o capital etc. Estes supõem a troca, a divisão do 
trabalho, os preços etc. O capital, por exemplo, sem o 
trabalho assalariado, sem o valor, sem o dinheiro, sem 
o preço etc., não é nada.

A centralidade da Classe Trabalhadora e o Proletariado7. 

Não é mais importante a desigualdade de classe que a 
desigualdade de gênero ou de raça etc. A exploração (e a desi-
gualdade de classe) não é mais importante que a discriminação 
racial, sexual ou qualquer outra. Não pode se medir a importân-
cia de quem sofre qualquer forma de segregação, discriminação 
ou injustiça. Portanto, não pode se estabelecer uma relação de 
importância (a não ser pela dimensão em que ela se expressa num 
dado contexto).

Ainda, ao falar da contradição de classes, não se pretende 
com essa categoria ter uma compreensão de todas as formas de 
relações contraditórias. A classe pouco nos diz sobre a desigual-
dade de orientação sexual, ou de gênero, por exemplo. Pensar 
que a categoria “classe” resolveria todas as relações desiguais da 
sociedade seria no mínimo um equívoco.

Não se trata, portanto, ao considerarmos a centralidade da 
contradição de classes, nem de pretender com ela compreender 
todas as relações de desigualdade e opressão, nem de caracte-
rizar a maior ou menor importância de uma ou outra forma de 

7	 Baseado em Montaño e Duriguetto (2010).



Capítulo 5    	     119

desigualdade ou “exclusão”. Trata-se de compreender com ela os 
fundamentos da sociedade capitalista, do MPC, aquilo que pecu-
liariza esse modo de produção e o diferencia de outros.

Na verdade, a exploração de uma classe por outra é fun-
damento da sociedade capitalista. Não é mais importante, mas 
é fundamento. O fundamento que explica a sociedade e que lhe 
confere caráter central na/s luta/s pela emancipação social. 

Por isso usamos a palavra “centralidade” da questão de 
classe, e não a palavra “importância” ou “relevância” ou “pri-
mazia”. O fato dessa questão (de classe) ser central não lhe con-
fere maior importância ou relevância sobre outras tantas questões 
(racial, de gênero, sexual, dentre uma infinidade de outras). É 
central porque é fundante do MPC, porque peculiariza e caracte-
riza essa formação social. Não por ser mais importante ou ante-
rior que outros. Ao contrário, muitas questões, como a racial, de 
gênero etc., são anteriores historicamente e precedem a questão 
de classe; o MPC as incorpora e redimensiona, mas elas não carac-
terizam o sistema comandado pelo capital. Ainda, o capitalismo 
pode existir e se perpetuar mesmo resolvendo a discriminação 
racial, de orientação sexual, de gênero etc. (Wood, 2006). Não 
que o sistema capitalista promova isso, mas em essência ele pode 
subsistir sem essas formas de discriminação e desigualdade. Não 
pode subsistir, o MPC, um único minuto sem a contradição, sem 
a exploração do trabalho pelo capital. Isso confere centralidade à 
questão de classe, em função dela ser fundamento da sociedade 
capitalista.

A contradição de classe (a exploração de uma classe por 
outra) peculiariza, caracteriza o MPC, constitui o momento fun-
dante dessa sociedade.

Isso nos leva à centralidade da classe trabalhadora, e do 
proletariado (o trabalhador fabril, produtor de mais-valia) parti-
cularmente, na constituição do sujeito de transformação social.

A questão da determinação do sujeito da transformação 
social representa uma dimensão fulcral, particularmente na 



120    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

tradição marxista, para pensar as lutas e o processo revolucio-
nário. Mas, o debate sobre o sujeito da transformação social não 
pode ser ideológico, não pode se orientar por opções ou esco-
lhas, pois não resulta da vontade, do desejo. Deve se sustentar, 
pelo contrário, na análise científica das condições do MPC. São 
as determinações realmente existentes, e não a ideia, a vontade, 
o que caracteriza o sujeito de transformação social − o estudo das 
reais contradições, dos interesses dos diferentes grupos sociais, 
as potencialidades emergentes, da consciência social, das organi-
zações e correlação de forças sociais.

As primeiras determinações do sujeito na sociedade capi-
talista vêm das análises que Marx e Engels fazem n’O Manifesto:

as armas que a burguesia empregou para abater o feu-
dalismo voltam-se hoje contra a própria burguesia. Mas 
a burguesia não se limitou a forjar apenas as armas que 
lhe trarão a morte; produziu também os homens que 
empunharão essas armas − os operários modernos, os 
proletários (1848/1988, p. 12).

E continuam,

o progresso da indústria [...] substitui o isolamento dos 
operários, resultante da concorrência [entre eles], pela 
sua união revolucionária, resultante da associação. [...] 
A burguesia produz, sobretudo, os seus próprios covei-
ros (1848/1988, p. 20).

Temos assim, o proletariado (o operário moderno) como 
sujeito privilegiado da transformação social. Não pelo desejo 
desses autores, mas por constituírem os produtores diretos da 
riqueza, que lhes é expropriada (alienada) mediante a exploração 
capitalista, dona dos meios de produção. Por ser a classe explo-
rada da riqueza que produz, o proletariado tem a missão histórica 
de transformar a ordem social capitalista, a ordem que o oprime 
e o explora.



Capítulo 5    	     121

O proletariado (trabalhador industrial) constitui, para 
Marx e Engels, o sujeito privilegiado, a vanguarda, da transfor-
mação social, da superação da ordem do capital, para constituir 
uma sociedade sem classes, reunindo o produtor direto dos meios 
para produzir riqueza.

Mas se o proletariado constitui a vanguarda da revolução, 
o sujeito privilegiado da revolução, isso significa que há outras 
classes ou frações, outros sujeitos, que podem se unir a essa 
missão de transformar a realidade, que são também submetidos, 
oprimidos, segregados na sociedade capitalista, ou até que fazem 
uma opção por uma sociedade emancipada: o trabalhador “não 
produtivo” (que não produz mais-valia), as classes médias (assa-
lariados que possuem força de trabalho melhor remunerada), 
os servidores públicos, trabalhadores autônomos, profissionais 
independentes ou liberais, desempregados, dentre tantos outros. 
Eles podem se articular nessa/s luta/s, mas, como afirmam Marx 
e Engels, n’O Manifesto do Partido Comunista: “dentre todas as 
classes que hoje se opõem à burguesia, somente o proletariado é 
uma classe realmente revolucionária” (1848/1988, p. 17).

É que, como afirmam Marx e Engels, “as camadas médias 
− o pequeno industrial, o pequeno comerciante, o artesão, o cam-
ponês − combatem a burguesia para assegurar a sua existência 
como camadas médias. Não são, portanto, revolucionárias, mas 
conservadoras” (1848/1988, p. 17).

O proletariado precisa combater o capital, nos seus fun-
damentos, pois necessita transformar as relações que o oprimem 
e exploram; outras classes combatem o capital para melhorar 
suas condições de vida. O primeiro precisa transformar o MPC; 
os segundos apenas melhorar sua condição dentro do sistema 
vigente. O primeiro só supera sua condição de opressão e explo-
ração transformando a ordem burguesa; os segundos podem obter 
seus objetivos dentro da ordem, sem necessariamente ter que 
superar o sistema capitalista.



122    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Assim, o proletariado é potencialmente revolucionário, 
por constituir a classe que produz a riqueza que, explorada pela 
burguesia, garante a acumulação ampliada de capital.

No entanto, com a crescente complexificação das clas-
ses, a “desproletarização” de amplas camadas de trabalhadores 
(desempregados, trabalhadores do setor terciário ou serviços, 
profissionalização de amplos setores da população etc.), a con-
corrência entre trabalhadores e a expansão de classes médias (e 
seu “aburguesamento”), a noção do proletariado (e/ou da classe 
trabalhadora industrial) como sujeito revolucionário começa a 
ser questionada (Habermas, Gorz, Boaventura Santos). Classe e 
trabalho perderiam, para esses autores, sua centralidade no sis-
tema social e seu poder emancipatório.

Consciência/alienação e organização da classe trabalhadora.

 Não cabe aqui tratar dos fundamentos e processos da 
consciência de classe, da alienação e nem ainda da organização 
da classe trabalhadora para as suas lutas. Apenas devemos apon-
tar que nesse aspecto ainda não estão dadas satisfatoriamente as 
condições para o processo de transformação social, de revolução.

Por um lado, se Marx escreveu O Capital para subsidiar 
a classe trabalhadora no processo de desvelamento dos funda-
mentos do MPC, como requisito para orientar o processo de 
lutas de classes no caminho para a revolução, hoje esse conhe-
cimento está longe de ser apropriado pela classe trabalhadora, 
que na luta ideológica parece estar seduzida pelos “cantos de 
sereia” da “esquerda possibilista” cooptada pela ideologia e pro-
jetos do “terceiro setor”, sustentados na autorresponsabilização 
do indivíduo, a desresponsabilização do Estado e a desoneração 
do capital: a “Economia Solidária”, o “Empoderamento”, a “Ação 
Social Voluntária do Terceiro Setor”, as “Ações Afirmativas”, 
o “Empreendedorismo”, as “Incubadoras de Cooperativas”, o 



Capítulo 5    	     123

estímulo à “humanização do Capital” e à “Responsabilidade 
Social Empresarial”, ou até ao “Capital Verde”.

Por outro lado, enquanto Partidos e Sindicatos, como as 
formas clássicas de organização dos trabalhadores para suas lutas 
de classes, vêm sofrendo perda de adesão, ONGs, Movimentos 
por Identidade ou Territoriais, Associações da Sociedade Civil, 
Igrejas diversas, Organizações Culturais etc., têm tido significa-
tivo aumento na inserção de amplos setores de trabalhadores, que 
investem suas energias e esforços “militantes” nessas organiza-
ções, apostando nas suas ações as expectativas de mudanças e 
melhoras nas condições (individuais) de vida.

Em síntese: o caminho para a revolução exige, primeira-
mente, o esforço da esquerda radical (revolucionária) para a clara 
determinação do Sujeito fundamental de transformação social, 
que vai comandar as lutas de classes e o processo revolucionário. 
Tal caracterização não remete apenas a uma questão teórica, mas 
dela emana a capacidade de determinação tática e estratégica. 
Por outro lado, nesse caminho, torna-se fundamental o fortaleci-
mento das organizações cujas lutas se articulem na contradição 
fundante entre capital e trabalho, confluindo num projeto revolu-
cionário comum. Aqui Sindicatos e Partido precisam reassumir 
o papel central de inserção dos trabalhadores e articulação das 
suas lutas.

Transformação ou mudança social?

Um dos grandes problemas no debate sobre a transfor-
mação social é a comum identificação (ou até substituição) da 
transformação (da ordem social) com (pelas) mudanças (dentro 
da ordem vigente). Essa confusão (ou substituição consciente) é 
de importância fulcral quando pensamos a esquerda contempo-
rânea, em muitos casos resignada à uma suposta impossibilidade 
de transformação da ordem capitalista, e adaptada àquilo que 
considera possível: as mudanças dentro da ordem que melhorem 



124    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

as condições de vida imediatas dos indivíduos (a “esquerda pos-
sibilista”) ou as mudanças das subjetividades, não das estruturas 
(a “esquerda subjetivista”).

Mudanças (dentro do capitalismo e/ou subjetivas)

O debate, e as propostas contemporâneas, de amplos seto-
res de esquerda, que congregam as energias militantes de massas 
de trabalhadores, antes de se orientar à transformação social, das 
estruturas, à superação da ordem, à revolução, propõem mudan-
ças de subjetividades (e não de estruturas), melhoras dentro do 
capitalismo (e não a superação da ordem), mudanças pontuais e 
desarticuladas (e não lutas que confluem na contradição central 
entre capital e trabalho).

Por um lado, a “esquerda possibilista”, resignada e adap-
tada, tem apostado em mudanças pontuais dentro da ordem para 
obtenção de melhoras imediatas. O fundamento parece ser: se 
não podemos transformar o sistema, então melhoremos algo. 
Nesse sentido, as apostas têm se orientado a um “Capitalismo 
Humanizado”, a um “Capitalismo Verde ou Ecológico ou 
Sustentável”, a um “Empresário Socialmente Responsável”, à for-
mação de processos de “Economia Solidária”, à “Democratização 
da Sociedade Civil” entre outros.

Por outro lado, as bandeiras levantadas na atualidade 
pela “esquerda subjetivista”, defensora da ideologia da autorres-
ponsabilização dos indivíduos, apresentam-se nos discursos tão 
de moda hoje como: “Não mude o mundo, mude a si mesmo!”, 
“Não mude as coisas, mude de atitude!”, “Não busque emprego, 
procure trabalho!”, “Seja um empreendedor!”, “Seja seu próprio 
patrão!”, “O problema não está na sociedade, está em você!”, 
desenvolvendo ações que visem a “motivação”, a “autoajuda”, o 
“empoderamento”, a “participação” etc.



Capítulo 5    	     125

Marx e a “Emancipação Política” e 
a “Emancipação Humana”8 

Uma rápida observação mostra-nos um uso indiscrimi-
nado do termo “emancipação”, remetendo a questões diversas: 
emancipação jurídica, emancipação pela educação, pela cidada-
nia, pela descolonização do mundo da vida, pela inclusão social, 
emancipação da mulher, de uma nação, de um grupo particular 
etc. Pareceria, assim, que a emancipação estaria representada pra-
ticamente por qualquer conquista de direitos sociais ou políticos, 
ou de redução de certas formas de desigualdade. Afinal, o que é 
então e em que consiste a emancipação?

Para não cair no equívoco de imaginar que qualquer con-
quista representaria em si a emancipação, vamos recorrer à dife-
renciação que Marx faz entre emancipação política e humana 
n’A questão judaica (MARX, 1843/1978) e nos Manuscritos 
Econômicos e Filosóficos (MARX, 2001).

a)	 A emancipação política, conforme Marx (1843/1978) 
descreve, foi desenvolvida na passagem do feudalismo 
ao capitalismo e no interior desta ordem burguesa a par-
tir da conquista de direitos civis e políticos (direito de ir 
e vir, de organização, de representação etc.), direitos tra-
balhistas e sociais, e do desenvolvimento da cidadania, 
e da democracia (formais). Ela corresponde quase que 
linearmente ao conceito de cidadania, tal como apre-
sentado por Marshall (1967).

A emancipação política remete, portanto, ao conjunto de 
direitos políticos e sociais que garantem uma liberdade e uma 
igualdade formais dos cidadãos − a liberdade e a igualdade 
perante a lei, portanto, meramente jurídicas. Dessa forma, ela sem 
dúvida representa conquistas importantes no progresso dos direi-
tos e igualdades (formais) humanos, mas realiza-se no interior da 

8	 Baseado em Montaño e Duriguetto (2010).



126    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

ordem social comandada pelo capital, portanto, na manutenção 
de um sistema estruturalmente desigual. Emancipação política 
não é incompatível com o MPC.

Para Marx, o limite da emancipação política, portanto, 
está no fato de que ela pode ser atingida sem alcançar a emanci-
pação geral do homem; nas suas palavras: “o Estado pode ser um 
Estado livre sem que o homem seja um homem livre” (MARX, 
1843/1978, p. 14). A emancipação política é, portanto, funda-
mental para atingir a emancipação humana, mas não corresponde 
a ela, nem é garantia para sua conquista.

b)	 A emancipação humana, para o autor, exige a elimina-
ção de toda forma de desigualdade, dominação e explo-
ração, reunindo novamente o produtor com os meios 
para produzir; ela ocorre, portanto, na necessária supe-
ração da ordem do capital para o comunismo. Nas pala-
vras do autor:

a supressão da propriedade privada constitui, desse 
modo, a emancipação total de todos os sentidos e qua-
lidades humanas. [...] O comunismo constitui a fase 
de negação da negação e é, por consequência, para 
o seguinte desenvolvimento histórico, o fator real, 
imprescindível, da emancipação e reabilitação do 
homem (MARX, 1844/2001, p. 142-148).

Assim, se a emancipação política é compatível com a 
ordem burguesa, a emancipação humana supõe sua superação.

Mas a construção da emancipação humana também pres-
supõe a confirmação da emancipação política. Não há oposição, 
portanto, entre emancipação política e emancipação humana, 
porém, também não há identidade entre ambas. A primeira é 
pressuposto da segunda, mas não a garante. Conforme sustenta 
Marx (1843/1978), a emancipação política não implica emancipa-
ção humana. Afirma o autor (MARX, 1843/1978, p. 28):



Capítulo 5    	     127

não há dúvida que a emancipação política representa 
um grande progresso. Embora não seja a última etapa 
da emancipação humana em geral, ela se caracteriza 
como a derradeira etapa da emancipação humana den-
tro do contexto do mundo atual. É óbvio que nos referi-
mos à emancipação real, à emancipação prática. Porém, 
[continua Marx, tratando da questão religiosa-judaica] 
não nos deixemos enganar sobre as limitações da eman-
cipação política. A cisão do homem na vida pública e 
na vida privada, o deslocamento da religião em relação 
ao Estado, para transferi-la à sociedade burguesa, não 
constitui uma fase, mas a consagração da emancipação 
política, a qual, por isso mesmo, não suprime nem tem 
por objetivo suprimir a religiosidade real do homem.

Todas as lutas contra formas de desigualdade, de opres-
são, de exclusão, tornam-se, assim, importantes e fundamentais 
para a conquista da emancipação política, mas elas não garantem 
a emancipação humana. Para esta última, essas lutas (necessá-
rias e fundamentais) devem confluir num processo que supere 
a divisão social em classes e a separação do produtor dos meios 
para produzir, ou seja, a eliminação da exploração e, com ela, da 
ordem social burguesa.

Não haverá emancipação da “trabalhadora-mulher” numa 
sociedade machista e patriarcal, assim como não haverá eman-
cipação da “mulher-trabalhadora” numa sociedade capitalista. 
Não haverá emancipação do “trabalhador-negro” numa socie-
dade racista e xenofóbica, assim como não haverá emancipação 
do “negro-trabalhador” na sociedade capitalista.

A luta anticapitalista não deve caminhar separada da luta 
contra o machismo e a desigualdade sexual, contra o racismo e a 
desigualdade racial e étnica, contra as diversas formas de segre-
gação, desigualdade e preconceito. Ela deve reunir todos esses 
campos de batalha, orientados no curto prazo contra a forma espe-
cífica de desigualdade (para a emancipação política específica), e 



128    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

no longo prazo contra a ordem burguesa, a sociedade de classes 
(para a emancipação humana).

Gramsci e a “Guerra de Movimento” 
e a “Guerra de Posição”9 

É a partir da socialização da política em países como a 
Itália, e da relação entre sociedade política (esfera da dominação) 
e sociedade civil (esfera da direção e hegemonia), que Gramsci 
formula sua original teoria do processo revolucionário de tran-
sição ao socialismo (ou para uma “sociedade regulada”). Para 
tanto, distingue dois tipos formações sociais: as sociedades de 
tipo oriental e as sociedades de tipo ocidental.

A sociedade de tipo oriental (a exemplo da Rússia cza-
rista) é aquela na qual não se desenvolveu uma sociedade civil 
forte e articulada, sendo esta “primitiva e gelatinosa”, e coman-
dada pela sociedade política e a lógica da dominação e coerção; 
aqui as lutas de classes travam-se tendo em vista a conquista 
(pelos setores dominados) ou conservação (pela classe domi-
nante) do Estado em sentido estrito. O processo revolucionário 
nessas sociedades, em conformidade com as concepções de Marx 
e de Lênin, se dá mediante a “Guerra de Movimento” (ou “guerra 
de manobra ou frontal”), como choque frontal, explosivo, com 
vistas à tomada do Estado.

No entanto, o tipo de sociedade denominada ocidental, é 
aquela que a política sofreu significativa socialização, com uma 
relação equilibrada entre a sociedade política e a sociedade civil, 
sendo esta última terreno das lutas de classes, a partir do cres-
cimento dos aparelhos privados de hegemonia. Aqui as lutas de 
classes podem se orientar para uma classe dar a direção social, 
para a obtenção do consenso, para a hegemonia, mesmo antes da 
tomada do Estado – é necessário, afirma Coutinho (1994, p. 59), 

9	 Baseado em Montaño e Duriguetto (2010).



Capítulo 5    	     129

“que a classe que se candidata ao domínio político já seja previa-
mente hegemônica no plano ideológico”. Nesse caso, diferente-
mente do anterior, o centro do processo revolucionário dar-se-á 
como uma progressão de conquistas, de espaços no seio e através 
da sociedade civil numa “Guerra de Posição” (GRAMSCI, 2000, 
p. 261-262; ver também COUTINHO, 1994, p. 57-8).

Para Gramsci (2002, p. 62-63), a classe que se propõe uma 
transformação revolucionária da sociedade (de tipo ocidental), 
pode e deve ser dirigente já antes de conquistar o poder gover-
namental (esta é uma das condições principais para a própria 
conquista do poder). No entanto, ser dirigente no campo da socie-
dade civil, ainda que necessário, não implica sua completa reali-
zação política. É só com a tomada do poder político que as classes 
subalternas atingem sua completa unificação política, tornando-
-se o próprio Estado e criando um novo bloco histórico.

Tal como Marx e Lênin, Gramsci perspectiva uma socie-
dade sem Estado, que denomina como sociedade regulada. O 
fim do Estado é concebido como uma “reabsorção da sociedade 
política na sociedade civil” (BOBBIO, 1987, p. 50), ou seja, pela 
ampliação da sociedade civil e, portanto, do momento da hege-
monia, no interior da esfera estatal, até eliminar todo espaço ocu-
pado pela sociedade política.

A modo de síntese: a transformação como 
superação da ordem capitalista

A esquerda revolucionária e a classe trabalhadora se depa-
ram neste contexto histórico com desafios fundamentais.

Por um lado, é tarefa revolucionária fundamental a (cons-
tante) elaboração teórica crítica, fundada na teoria marxista, que 
permita conhecer os fundamentos e dinâmica da realidade social, 
da ordem burguesa e seus fenômenos. Para tal requer-se fundar 
a produção de conhecimento teórico no Método Materialista 
Histórico e Dialético e na Perspectiva de Totalidade.



130    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Assim, a análise marxista tem a missão de submeter à 
crítica radical os fundamentos ideológicos da autorresponsabili-
zação dos indivíduos, das propostas de “economia solidária”, o 
“empoderamento” etc.

Mas não basta produzir o conhecimento crítico da reali-
dade. Tal conhecimento científico (histórico-crítico) precisa ser 
apropriado pela massa de trabalhadores, promovendo consciên-
cia de classe para combater os processos de alienação. Para Marx: 
“a arma da crítica não pode substituir a crítica das armas, [...] o 
poder material tem de ser derrubado pelo poder material, mas a 
teoria converte-se em força material quando penetra nas massas” 
(MARX, 1843/2005, p. 151-152).

A teoria crítica (radical), o conhecimento crítico, dessa 
forma, por atingir a raiz das coisas, tem força material, como uma 
arma, quando apropriada pelas massas, para a transformação 
social.

O conhecimento materialista, histórico e dialético, é um 
conhecimento crítico radical, é uma arma para as transformações 
das massas, das classes trabalhadoras. Trata-se de uma poderosa 
arma para a transformação social operada pelas massas de tra-
balhadores, a caminho da emancipação humana.

Em segundo lugar, há o desafio da clara caracterização do 
sujeito que porta a missão da transformação social, a partir da 
sua condição de exploração pelo capital: a classe trabalhadora, e 
particularmente o proletariado. Sem prejuízo da diversidade de 
setores, classes e frações de classes que se inserem nos processos 
de lutas, a centralidade da classe trabalhadora, e particularmente 
os segmentos produtores de mais-valia (o proletariado), vem a 
partir da sua contradição estrutural com o capital: a contradição 
entre capital e trabalho se funda pela relação salarial (de com-
pra e venda de força de trabalho) constituindo uma relação de 
exploração.

Por outro lado, torna-se fundamental a articulação das 
diversas lutas e organizações parciais (sindicatos, movimentos 



Capítulo 5    	     131

sociais, organizações locais, que lutam em torno de diversas 
manifestações da questão social), confluindo num processo geral 
comum, fundamentado na crítica à ordem burguesa. Essa articu-
lação demanda o papel central do Partido. A construção dele, em 
um amplo processo de legitimação e adesão para o conjunto dos 
trabalhadores e setores aliados torna-se tarefa fundamental.

Finalmente, e como Marx afirma, se a crítica (o conheci-
mento crítico) é uma arma das massas, a indignação (a capaci-
dade de se indignar frente às mazelas da questão social) torna-se 
um sentimento fundamental para de partida enfrentarmos a rea-
lidade. Para Marx, “a indignação é o seu modo essencial de sen-
timento, e a denúncia a sua principal tarefa” (MARX, 1843/2005, 
p. 147).

A indignação torna-se, na relação sujeito-objeto, no pro-
cesso de conhecimento crítico, no conhecimento engajado, um 
sentimento essencial; porém, hoje tão deixado de lado. Hoje a 
naturalização da realidade social histórica, a resignação e acei-
tação com as formas de desigualdade, de discriminação, de sub-
missão, de exploração, leva a um esvaziamento da capacidade 
de indignação dos sujeitos: não nos indignamos mais diante da 
realidade... nos resignamos, naturalizando essa realidade.

É preciso recuperarmos a capacidade de indignação!

Para Marx, o conhecimento crítico exige a indignação 
como sentimento essencial, primário. Mas não basta a indigna-
ção. Como afirma, “a crítica não é paixão da cabeça, mas a cabeça 
da paixão” (MARX, 1843/2005, p. 48). É preciso, a partir do sen-
timento de indignação, elaborar o conhecimento (científico) crí-
tico, mediante a crítica radical, no horizonte da transformação 
social.

Assim, o pensamento marxista sustenta-se definitiva-
mente no posicionamento (dos interesses) da classe trabalhadora, 
no seu antagonismo com a burguesia, num claro anticapitalismo 



132    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

e, portanto, na perspectiva de revolução, visando a emancipa-
ção humana. Como afirmou Hobsbawm, “o marxismo [...] é um 
método para, ao mesmo tempo, interpretar e mudar o mundo” 
(1987, p. 12). É, portanto, um conhecimento para atingir os fun-
damentos, a essência do MPC. É um conhecimento para a trans-
formação social.

Referências 

BOBBIO, N. O conceito de sociedade civil. Rio de Janeiro: Graal, 1987.

COUTINHO, C. N. Marxismo e política: A dualidade de poderes e outros 

ensaios. São Paulo: Cortez, 1994.

GRAMSCI, A. Cadernos do Cárcere (Vol. 3). Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2000.

GRAMSCI, A. Cadernos do Cárcere (Vol. 5). Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2002.

HARVEY, D. Condição pós-moderna. São Paulo: Loyola, 1993.

HOBSBAWM, E. História do Marxismo: O Marxismo no tempo de Marx 

(Vol. 1). Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

JAMESON, F. Pós-Modernismo. A Lógica Cultural do Capitalismo 

Tardio. São Paulo: Ática, 1996.

KONDER L. O que é dialética. São Paulo: Brasiliense, 2003.

LUKÁCS, G. Sociologia. In: NETTO, J. P. (Org.). Grandes Cientistas 
Sociais. São Paulo: Ática, 1992. p. 109-131.

LUKÁCS, G. Para uma ontologia do ser social I. São Paulo: Boitempo, 

2012. (Texto original publicado em 1978).



Capítulo 5    	     133

MANDEL, E. Tratado de Economía Marxista. (Tomos I e II). México: 

Ediciones Era, 1977.

MARSHALL, T. H. Cidadania, classe social e status. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1967.

MARX, K. Contribuição à Crítica da Economia Política. São Paulo: 

Martins Fontes, 1977. (Texto original publicado em 1859).

MARX, K. A Questão Judaica. São Paulo: Moraes, 1978. (Texto original 

publicado em 1843).

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 1). Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1980a. (Texto original publicado 

em 1867).

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 3). Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1980b. (Texto original editado em 

1894).

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Martin Claret, 

2001. (Texto original publicado em 1844).

MARX, K. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 

2005. (Texto original publicado em 1843).

MARX, K. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: 

Expressão Popular, 2008. (Texto original publicado em 1859).

MARX, K.; ENGELS, F. Textos (Vol. 1). São Paulo: Edições Sociais, 1975.

MARX, K.; ENGELS, F. Manifesto do Partido Comunista. São Paulo: 

Cortez, 1988. (Texto original publicado em 1848).

MÉSZÁROS, I. Ir além do capital. In: COGGIOLA, O. (Org.). Globalização 
e socialismo. São Paulo: NET-Xamã, 1997.



134    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

MÉSZÁROS, I. Para além do capital: Rumo a uma teoria da transição. 

São Paulo: Boitempo, 2002.

MÉSZÁROS, I. A crise estrutural da política. Margem Esquerda, v. 9, p. 

96-113, 2007.

MONTAÑO, C.; Duriguetto, M. L. Estado, classe e Movimento Social. 
São Paulo: Cortez, 2010.

NETTO, J. P. O déficit da esquerda é organizacional. Socialismo e 
liberdade, v. 2, p. 5-12, 2009.

WOOD, E. W. Democracia contra capitalismo. A renovação do 

materialismo histórico. São Paulo: Boitempo, 2006. 



Parte II
Questões contemporâneas à luz do marxismo





Capítulo 6

Capital: a verdade absoluta do 
ceticismo pós-moderno e adjacências

Mario Duayer

Este capítulo inspira-se nas contribuições de G. Lukács e R. 
Bhaskar, autores que, na contramão da moda antiontológica, 

fornecem elementos para uma crítica sistemática às correntes 
teóricas nas ciências sociais e na filosofia contemporâneas que 
defendem, implícita ou explicitamente, o relativismo no atacado, 
ou a equiparação de todas as descrições do mundo. Tirando par-
tido do vocabulário em geral usado por tais posições teóricas, a 
saber, o vocabulário das crenças, o capítulo pretende mostrar que 
admitir a relatividade de nossas crenças não equivale a equipará-
-las todas. Pois, como se experimenta na prática cotidiana, certas 
crenças nos parecem inapelavelmente absurdas. E são! 

O objetivo central do capítulo consiste em indicar os aspec-
tos fundamentais da crítica às posições relativistas (no atacado)1 
para as quais convergem tanto as posições pós (pós-modernas, 
pós-estruturalistas, neopragmatismo) quanto as da filosofia da 
ciência associadas a autores como T. Kuhn e I. Lakatos2, nas 
quais as primeiras muitas vezes se apoiam. A atitude básica de 
todas essas posições, a despeito de suas sutis diferenças, pode 

1	 A menos de indicação ao contrário, o relativismo aqui é entendido desse modo, 
i.e., relativismo no atacado.

2	 Para uma exposição sintética das concepções desses autores, ver Suppe (1977); 
para uma análise crítica cf. Duayer, 2001 e 2010.



138    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

ser resumida na ideia de que o mundo sempre é conhecido sob 
descrições cultural, social, histórica e etnicamente específicas. 
Tal postura funciona como uma espécie de senha para defender 
a noção de que o conhecimento do mundo jamais pode ser obje-
tivo porque é sempre uma espécie de consenso local (classista, 
cultural, étnico etc.). Com isso, essas teorias, apesar de críticas 
da cientificidade positivista, assumem a divisa antimetafísica do 
positivismo e negam toda ontologia. Este capítulo procura mos-
trar que essa negação da ontologia é meramente nominal, posto 
que as teorias que a propugnam secretam uma ontologia que 
reduz o mundo social e natural às percepções dos sujeitos. Na 
terminologia de Bhaskar, todas elas se sustentam em um realismo 
empírico3. Ontologia que, como se procura mostrar, resolve-se no 
conformismo e fatalismo dos sujeitos perante o mundo configu-
rado pelo capital. Essa prescrição de conformidade ao existente, 
para ser combatida, pressupõe a crítica da ontologia em que está 
fundada. O capítulo sustenta que a restauração de uma ontologia 
de inspiração marxiana constitui o fundamento incontornável 
dessa crítica ontológica. Tarefa para a qual as contribuições de 
Lukács e Bhaskar são indispensáveis.

Em primeiro lugar, acolhendo o “vocabulário” relativista, 
cumpre chamar a atenção para a natureza dinâmica de nossas 
“crenças”. Numa inspeção superficial, é possível constatar que 
nossas crenças – i.e., nossas convicções sobre a realidade ou ver-
dade das coisas tal como as concebemos – são falíveis, precárias, 
instáveis. Enfim, humanas e, portanto, históricas. Essa dinâmica 
de nossas crenças não se limita às crenças menos sofisticadas, 
que nascem espontaneamente da prática, mas marca também as 
científicas, crenças que, a despeito de sua complexidade, elabora-
ção e de seu caráter justificado, tidas e havidas por demonstradas, 
verdadeiras, acabam se revelando superficiais, limitadas, falsas.

3	 Cf., por exemplo, Bhaskar, 1977, capítulo 1.



Capítulo 6    	     139

Além disso, é preciso salientar que as crenças de diferen-
tes espécies não existem em compartimentos estanques da mente. 
Ao contrário, de alguma maneira têm de formar uma unidade na 
diferença. Na formulação de Lukács, tal unidade vem expressa da 
seguinte maneira: “[…] vida cotidiana, ciência e religião (teologia 
incluída) […] de uma época formam um complexo interdepen-
dente, sem dúvida frequentemente contraditório, cuja unidade 
muitas vezes permanece inconsciente” (LUKÁCS, 2012, p. 30). É 
essa totalidade articulada de crenças que significa o mundo para 
os sujeitos. Cria para eles um espaço de significação. É por meio 
dessa significação que as relações dos sujeitos com o mundo se 
apresentam para eles como relação.4 Essa consideração é funda-
mental e, por isso, é importante realçá-la neste momento. A adap-
tação ativa (criativa) do ser social (dos seres humanos) com seu 
meio ambiente pressupõe esta dualidade: a realidade tal como 
é em si mesma e a “realidade pensada” – mundo como posses-
são espiritual. O mundo como possessão espiritual dos sujeitos 
pressupõe, naturalmente, o distanciamento do sujeito em relação 
ao mundo e, da mesma maneira, de si mesmo. Só com tal afas-
tamento é possível falar de relação dos sujeitos com o mundo 
(LUKÁCS, 2013).

Todavia, a unidade das crenças científicas com os outros 
tipos de crenças – a “realidade pensada” – jamais é investigada 
pela filosofia da ciência. Ela se concentra, antes, na busca das 
particularidades do discurso científico que tornaria suas cren-
ças mais críveis, confiáveis etc. No entanto, pode-se dizer que 
os desenvolvimentos recentes da filosofia da ciência nada mais 
fazem do que confessar que tal busca não tem sentido. Mostram 

4	 Ao tratar dessa questão, Lukács (2012, p. 396) destaca a seguinte passagem do 
jovem Marx: “os animais não têm relação; estão em relação. Minha relação com 
meu ambiente é a minha consciência.” (S.M.) [Suprimido no manuscrito] “Onde 
existe uma relação, ela existe para mim; o animal não se “relaciona” com nada e 
não se relaciona absolutamente. Para o animal, sua relação com outros não existe 
como relação.” (A.M.) [Anotação de Marx (escrita na margem do manuscrito)] 
(MARX; ENGELS, 1846/2007, p. 35, nota a).



140    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

– involuntariamente, é bem verdade – que não há como garantir 
que as crenças científicas são mais válidas, confiáveis, objetivas 
etc. do que as outras modalidades de crença.

Quem expõe esse resultado líquido dos debates na filoso-
fia da ciência com máxima franqueza é, sem dúvida, o neoprag-
mático americano Richard Rorty. E o faz ressuscitando o axioma 
pragmático enunciado por James: “o verdadeiro é o nome daquilo 
que se mostra bom a título de crença […]” (JAMES, 1907/2007, 
p. 30) E que foi atualizado por Davidson: “[…] ao agente basta 
apenas refletir sobre o que é uma crença para compreender que 
a maior parte de suas crenças básicas é verdadeira, e que, dentre 
suas crenças, as mais arraigadas e coerentes com o corpo princi-
pal de suas crenças são as mais qualificadas a serem verdadeiras” 
(RORTY, 1989, p. 95).

Como se disse, o que se tem nessas formulações é a sín-
tese exposta com total franqueza do resultado das tentativas de 
qualificar, por meio do exame da estrutura do discurso cientí-
fico das ciências paradigmáticas, em especial, a física, as crenças 
científicas como portadoras de verdades e, ipso facto, livres de 
noções metafísicas. Sem subterfúgios, Rorty acusa o que para ele 
é simplesmente o caráter patético de tal pretensão. Capitalizando 
o axioma de James/Davidson, Rorty libera as nossas crenças – e 
o seu discurso se dirige naturalmente às crenças científicas – do 
fardo de serem verdadeiras. Crenças, diz ele, são hábitos de ação, 
são adaptações ao ambiente. E, por isso, o seu valor de verdade 
nada mais é do que um título que outorgamos às crenças que se 
mostraram ao mesmo tempo necessárias e adequadas para nosso 
trato com o ambiente.

Na verdade, o argumento de Rorty suscita imediatamente 
duas críticas: por um lado, ele deixa transparecer uma espé-
cie de carecimento de deus, i.e., de conhecimento absoluto. O 
que, aliás, transparece em sua afirmação de que nós não temos 
nenhum “gancho celeste” ou “ponto de vista divino” para poder-
mos olhar o mundo de fora e, por isso, não podemos saber como 



Capítulo 6    	     141

o mundo é em si mesmo (RORTY, 1990, p. 13). Por outro lado, tal 
argumento é patentemente tautológico, pois se a significação do 
mundo é condição para a prática especificamente humana, e se o 
gênero humano vem existindo já há algum tempo, pode-se con-
cluir que tais significações são verdadeiras no sentido de adapta-
ções ao ambiente, como quer Rorty. Vale dizer, são significações 
que figuram o mundo de forma tal que permite aos sujeitos se 
relacionarem com ele de maneira adequada, assegurando assim a 
sua reprodução, sua sobrevivência como gênero.

Pescando nessas águas para lá de turvas, Rorty pretende 
prover um argumento incontestável para estabelecer a equipara-
ção de todas as nossas crenças e, por extensão, sua não objetivi-
dade. A fórmula de que lança mão é bastante trivial: as crenças 
são verdadeiras das relações e práticas das quais são crenças. 
Disso infere o autor que, sob pena de ser acusada de totalitária, 
nenhuma crença pode desbordar o perímetro das relações e práti-
cas nas quais e pelas quais é verdadeira e pretender ser verdadeira 
para outras relações e suas correspondentes práticas. Como é fácil 
perceber, correntes teóricas como o pós-colonialismo e o multi-
culturalismo recorrem a essas ideias para sustentar suas posições.

Sobre a historicidade de nossas ideias e concepções, além 
da historicidade de nossa própria existência social, Marx não 
tinha a menor dúvida. Não obstante, não deduzia daí a equipa-
ração de todas as nossas concepções sobre a realidade e, conse-
quentemente, a impossibilidade do conhecimento objetivo – ou 
melhor, a impossibilidade de oferecer melhores razões para as 
nossas crenças. Ao contrário, quando se dispõe a criticar determi-
nadas ideias socialmente correntes, a sua primeira providência é 
afirmar a sua objetividade – social, é claro. 

Ilustra essa posição de Marx, entre outros, o conhecido 
capítulo de O Capital, “A Fórmula Trinitária”5. Nele o ponto cen-
tral não é a demonstração lógico-gnosiológica das insuficiências 

5	 Em Marx (1867/1974), refere-se ao capítulo XLVIII.



142    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

da economia vulgar, cuja fórmula fundamental consiste, de acordo 
com Marx, em uma “incongruência simétrica e homogênea”. O 
aspecto essencial da crítica de Marx reside na faticidade ontoló-
gica das relações econômicas, absurdas que são, representadas 
pela teoria. Significa dizer que o principal problema ali tratado 
nada tem a ver com presumidas insuficiências cognitivas. Ao 
contrário, é a própria realidade social, as determinações formais 
econômicas que se manifestam completamente substantivadas 
e, sob tais circunstâncias concretas, devem ser correspondente-
mente refletidas na consciência. Nesse sentido, poder-se-ia afir-
mar que, para Marx, em lugar de provar que a economia vulgar é 
falsa, a questão é elucidar porque é correta – i.e., empiricamente 
plausível para os sujeitos imersos nas relações mercantis capita-
listas – apesar de ser “prima facie absurda”.

O caráter tautológico da posição rortyana também é escla-
recido nesta passagem de Lukács: [a] “práxis postula por si só, 
necessariamente, uma imagem do mundo com a qual possa se 
harmonizar e da qual resulta da totalidade das atividades um 
contexto pleno de sentido” (LUKÁCS, 2012, p. 31). O que quer 
dizer que a práxis, como se disse antes, tem por condição uma 
significação do mundo (natural e social) e, nesse preciso sentido 
é verdadeira, captura com objetividade, em determinados âmbi-
tos, o modo de ser do mundo. 

Na consideração dessas questões, portanto, fica patente 
que reafirmar a concepção relativista de Marx com relação ao 
nosso conhecimento do mundo, juntamente com a de Lukács, no 
caso, é da maior relevância. A desconsideração desse conteúdo 
evidente do pensamento marxiano pode-se atribuir, ao menos 
em parte, à interpretação cientificista (e positivista) presente em 
grande parte do marxismo e, em consequência, o susto que lhe 
causou a aragem “relativista” resultante da falência da tradição 
positivista. Daí seu estado de estupor, sua súbita paralisia ante a 
interdição do relativismo contemporâneo às “grandes narrativas”, 
como se Marx tivesse escrito uma espécie de “mecânica social” de 



Capítulo 6    	     143

corte iluminista. Se Marx foi assim interpretado, i.e., de maneira 
cientificista, não estranha que as críticas à tradição positivista no 
interior da filosofia da ciência, todas elas focalizando as concep-
ções de ciência e de explicação científica de extração positivista 
para as ciências naturais, tenham atingido também uma concep-
ção sobre o conhecimento da sociedade (marxista, no caso) que 
se atribuía quase as mesmas propriedades do discurso da física.

Tais críticas à tradição positivista estão em geral associa-
das, no âmbito da filosofia da ciência, às obras de Kuhn, Lakatos 
e, em menor grau, de Popper e Feyerabend, entre outros. Para 
encurtar a história, pode-se afirmar que a crítica desses autores 
ditos pós-positivistas às concepções de ciência e de explicação 
científica da tradição positivista, em particular, de sua última 
forma, o positivismo-lógico, tem algo de óbvio e trivial: em 
última análise, ela trata de mostrar que era simplesmente absurdo 
o objetivo perseguido pela tradição positivista, a saber, descobrir 
um algoritmo que garantisse que nossas generalizações (diga-se, 
proposições sintéticas, ou teorias inteiras) pudessem ser sempre 
referidas às coisas tais como as percebemos pelo nosso aparato 
sensorial. Em outros termos, essa seria a única maneira – admi-
tida a noção positivista de que conhecimento válido é conhe-
cimento fundado em nossa experiência sensorial – de eliminar 
generalizações inválidas, ou, dito de outra maneira, de impedir 
que a razão descarrilasse de seus trilhos fincados no empírico, no 
imediatamente existente.

Ora, o que esses autores mostraram, valendo-se de inúme-
ras críticas à tradição positivista já disponíveis, e até mesmo de 
críticas internas à própria tradição, foi que tal pretensão estava 
fundada numa espécie de mito criacionista: em uma concepção 
segundo a qual a gênese do conhecimento é sistemático-aditiva, 
por assim dizer. Somente se o conhecimento fosse gerado dessa 
maneira, ou seja, adquirido de modo serial e por partes, numa 
espécie de linha de montagem cognitivo-fordista, seria possível 



144    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

verificar, a cada passo, se tal generalização corresponde de fato a 
tais experiências empíricas primeiras, originárias.

Em lugar desse mito criacionista, Kuhn e Lakatos mostram 
que, quando se analisa a história das ciências exemplares, a física 
em especial, jamais se tem esse momento originário, esse ato inau-
gural do conhecimento, mas ciências que se constroem a partir de 
um repertório cognitivo prévio, científico e não científico, e com 
ele iluminam (ou procuram iluminar) um determinado território 
empírico. Tal repertório prévio recebe o nome de paradigma, em 
Kuhn, e de núcleo rígido, em Lakatos. Se as ideias e noções conti-
das em tal repertório prévio, e sobre as quais se alicerçam teorias 
inteiras, têm uma procedência empírica insofismável é coisa que 
sequer vem ao caso, como se depreende das formulações daqueles 
autores. Teorias são construtos axiomático-dedutivos e, por isso, 
seus axiomas não estão sujeitos a esse tipo de inspeção. Aliás, no 
mais das vezes, não estão sujeitos a nenhuma inspeção, são o a 
priori incontestável das tradições científicas ou dos programas 
de pesquisa científica. Outra maneira de afirmar a mesma coisa 
é afirmar que os “fatos” ou “dados” da experiência são theory-
-laden, já são carregados de teoria. Melhor seria dizer que são 
idea-laden. 

Abrindo um parêntese, não custa recordar que todas essas 
conclusões são trivialidades no pensamento de Marx, para quem 
o indivíduo isolado e superlativo, da cognição e da sociedade, 
nada mais é do que uma ilusão da sociedade burguesa, fundada 
na produção de mercadorias.6 Aliás, uma eminência nem tão 
parda das teorias de arquitetura liberal.

6	 Sobre essa ilusão, Marx assim se expressa: “O caçador e o pescador, singulares e 
isolados, pelos quais começam Smith e Ricardo, pertencem às ilusões desprovi-
das de fantasia das robinsonadas do século XVIII […] Trata-se… da antecipação 
da “sociedade burguesa”, que se preparava desde o século XVI e que, no século 
XVIII, deu largos passos para a sua maturidade. Nesta sociedade da livre-concor-
rência, o indivíduo aparece desprendido dos laços naturais etc. que, em épocas 
históricas anteriores, o faziam um acessório de um conglomerado humano de-
terminado e limitado. Aos profetas do século XVIII, sobre cujos ombros Smith e 



Capítulo 6    	     145

Retomando a crítica de Kuhn e Lakatos ao positivismo, 
é preciso chamar a atenção para o seu efeito líquido e difundi-
díssimo: a afirmação da relatividade incomensurável de todo 
conhecimento. Crítica que, supostamente, fornece argumentos 
para as posições teóricas que pretendem provar que o conheci-
mento mais elaborado que a humanidade conseguiu produzir, o 
científico, é tão relativo quanto a mais tosca das representações 
pré-científicas. Razão pela qual não estaria mais em condições de 
reivindicar sua objetividade. 

Essa crítica à tradição positivista, ao se circunscrever ao 
caráter histórico-social de nosso conhecimento, i.e., à sua rela-
tividade, e sem explorar a possibilidade de que o conhecimento 
social em sua processualidade, a despeito de relativo, pode ser 
mais ou menos objetivo, pode capturar relações e estruturas reais 
do mundo, fica refém do mesmo critério de validação do conheci-
mento sustentado pela tradição positivista, ou seja, conhecimento 
válido é conhecimento empírico. Para se convencer disso basta 
uma inspeção nas descrições do progresso da ciência formula-
das por Kuhn ou Lakatos. Ciência normal, em Kuhn, e PPC pro-
gressivo, em Lakatos, se legitimam pura e simplesmente porque 
as teorias produzidas sob os seus auspícios demonstram maior 
plausibilidade empírica, ou capacidade preditiva, do que teorias 
concorrentes. Pouco difere esse diagnóstico da máxima neoprag-
mática rortyana: todas as crenças são verdadeiras; crença é con-
senso local: científico, político, étnico etc. Ou seja, reafirmam, 
com uma roupagem mais moderna, ou melhor, pós-moderna, a 
injunção positivista para a ciência: conhecimento válido é conhe-
cimento empiricamente corroborado. Todavia, enquanto o posi-
tivismo podia afetar uma certa ingenuidade e pretender que o 

Ricardo ainda se apoiam inteiramente, tal indivíduo do século XVIII – produto, 
por um lado, da dissolução das formas feudais de sociedade e, por outro, das no-
vas forças produtivas desenvolvidas desde o século XVI – aparece como um ideal 
cuja existência estaria no passado. Não como um resultado histórico, mas como 
ponto de partida da história” (MARX, 1858/2011, p. 39).



146    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

empírico é independente da teoria, os seus críticos pós-positivis-
tas, como não podem se valer do mesmo recurso, já que suas con-
cepções defendem explicitamente a dependência do empírico em 
relação aos pressupostos estruturais da teoria, só podem ficar pre-
sos na circularidade que criaram para si próprios. E, como mostra 
Lukács, somam esforços para elevar “o inteiro sistema do saber… 
à condição de instrumento de uma manipulabilidade geral de 
todos os fatos relevantes”, ou para elevar a prática imediata, a 
utilidade, a adequação empírica, a preditibilidade etc. a critério 
absoluto da teoria (da ciência) (LUKÁCS, 2012, p. 58).

Como o conhecimento científico, agora apoiado nesse 
relativismo no atacado, vem hoje filosoficamente justificado 
por sua utilidade prático-operatória, é justamente por isso que a 
crítica de uma teoria existente, de ampla circulação social, arti-
culada à determinada prática, “forma de vida” etc., tem como 
primeira condição a admissão de que a teoria criticada de fato 
funciona na prática. Somente com tal reconhecimento é possível 
descartar a priori a utilidade prática como critério de validação 
da teoria. Lançando mão do próprio referencial teórico do adver-
sário, relativista no atacado, a crítica pode afirmar que o critério 
da utilidade é circular, pois segundo seus próprios critérios a sua 
teoria é útil, funciona na prática, é verdadeira, exclusivamente no 
espaço de significação criado por ela mesma, em articulação com 
as demais crenças que emergem das práticas e relações sociais 
existentes. Desse modo, a crítica permite também demonstrar 
que, de acordo com as próprias premissas relativistas, não é pos-
sível retrucar que o mundo existente é o único mundo que temos 
e que, portanto, nada mais razoável para uma teoria do que se 
circunscrever às crenças que dele emergem, porque tal resposta 
pressupõe, necessariamente, que esse é o único mundo possível, 
pretensão que contradiz imediatamente o relativismo do qual 
parte o argumento.

Tal atitude crítica, em suma, equivale a desfazer a con-
fusão praticamente unânime entre relativismo epistemológico e 



Capítulo 6    	     147

relativismo ontológico. O primeiro, com o qual todas as partes 
envolvidas no debate concordam, refere-se à natureza relativa de 
nossos conhecimentos, dado que são sociais e, portanto, históri-
cos. O problema, contudo, é que as correntes teóricas hoje hege-
mônicas deduzem do relativismo epistemológico o relativismo 
ontológico. Ou seja, do caráter transitório e relativo de nossos 
conhecimentos deduzem que eles não podem ser objetivos. Do 
relativismo epistemológico deduzem o antirrealismo. E propõem, 
velada ou abertamente, a paridade de todas as ontologias. Ou a 
equiparação de todas as crenças, no vocabulário neopragmático. 
De bônus, recolhem como corolário o relativismo julgamental – 
i.e., a concepção segundo a qual ideias, teorias etc. não podem 
ser objetivamente comparadas. E, por conseguinte, criticadas. De 
novo, comparece a circular proposição rortyana segundo a qual 
nossas crenças são sempre verdadeiras – empiricamente plausí-
veis – das práticas das quais são crenças.

De acordo com Bhaskar, para desfazer tal armação teórica 
é necessário promover uma espécie de revolução copernicana no 
domínio da filosofia (BHASKAR, 2009, p. 4). Em uma palavra, 
é preciso desantropomorfizar, retirar o sujeito do centro do uni-
verso e admitir que o mundo é mais do que as sensações e impres-
sões que dele temos. Lukács interpreta o problema de maneira 
semelhante quando comenta que uma das ilusões do pensamento 
contemporâneo é de que o sujeito é o responsável exclusivo pela 
construção do universal no pensamento, pois ele, ao contrário 
do singular, não se apresenta imediatamente aos nossos sentidos. 
A ilusão simétrica, comenta Lukács, consiste em imaginar que o 
singular pode ser e, portanto, ser identificado sem as determina-
ções do universal e do particular (LUKÁCS, 2012, p. 60).

A importância da formulação de Bhaskar7 reside no fato 
de que demonstra, de maneira irrefutável, que as correntes teó-

7	 Conferir, por exemplo, Bhaskar (1977), especialmente o capítulo 1, e em Bhaskar 
(1979), o capítulo 2.



148    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

ricas que negam a possibilidade do conhecimento objetivo com-
partilham de uma ontologia plana, achatada, cuja origem pode ser 
traçada até Hume (1711-1776). Segundo o autor, dada a impossi-
bilidade de justificar indutiva ou dedutivamente a existência das 
coisas como são em si mesmas8, Hume propõe uma epistemolo-
gia (uma teoria do conhecimento) fundada nas impressões. Tal 
teoria do conhecimento, contudo, implicitamente tem de gerar 
uma ontologia (i.e., uma noção de como deve ser o mundo para 
que seja passível de conhecimento por parte do sujeito). Essa 
ontologia, que Bhaskar denomina com razão de realismo empí-
rico, só pode subentender a imagem de um mundo composto de 
fatos, coisas, objetos etc. atômicos, enfim, singulares irredutíveis 
capturados pelo aparato sensorial dos sujeitos. Tal ontologia é o 
corolário necessário da concepção de que o nosso conhecimento 
(científico) se reduz à captura de regularidades empíricas entre 
fatos e fenômenos (ou padrões estáveis de relações entre fenô-
menos) –, concepção comum à tradição positivista e seus críticos 
“pós-positivistas”. Em outras palavras, teorias científicas nada 
mais são do que a expressão teórica (generalizações) de regula-
ridades empíricas percebidas pelos sujeitos. Nesse sentido, teo-
rias são sempre subjetivas, construções arbitrárias dos sujeitos a 
partir de suas percepções e, portanto, pressupõem um mundo de 
coisas que não estão em relação – mundo de coisas atômicas.

Enfim, a crítica de Bhaskar e também a de Lukács, embora 
com outra arquitetura, consistem em mostrar que toda a crítica à 
razão, à racionalidade ocidental etc., é crítica a essa concepção 
do conhecimento científico defendido e disseminado pela tra-
dição positivista. E, se esse tipo de conhecimento científico foi 
o máximo de razão que a humanidade conseguiu elaborar, não 
custa muito passar da crítica a essa débil noção de ciência à crí-
tica da razão enquanto tal. 

8	 Como toda teoria, seja construída de maneira indutiva ou dedutiva, é empirica-
mente subdeterminada, a validação empírica é por definição impossível.



Capítulo 6    	     149

Dessa forma, é possível sustentar que a crítica à razão, à 
ciência, tem por fundamento não uma negação do realismo, mas 
a adoção implícita de um realismo empírico, achatado, colap-
sado nas impressões dos sujeitos. Segundo essa ótica, os mun-
dos criados pelos sujeitos, portanto, serão tantos mundos, tantas 
ontologias quantos são os consensos locais, étnicos, culturais, 
classistas, entre outros. Por conseguinte, são mundos, são onto-
logias incomensuráveis e, nessa medida, refratárias à crítica. E 
como essas figurações do mundo são empiricamente plausíveis 
nos respectivos âmbitos, entende-se por que Rorty propugna a 
“benigna negligência” em relação à verdade: verdade é aquilo 
em que é útil acreditar. Preceito que resulta imediatamente da 
paridade de todas as ontologias, pois se a realidade não pode ser 
conhecida, só nos resta aceitá-la como se apresenta, suas estrutu-
ras, restrições e imperativos. 

Contra essa equiparação de todas as figurações do mundo, 
de todas as ontologias, contra a impugnação da crítica que implica, 
é preciso reafirmar que a verdade faz a diferença e, não sendo 
absoluta, somente pode ser alcançada – sempre incompleta, rela-
tiva, histórica, mas objetiva – por meio da crítica continuada. 
Crítica que, pelas razões apontadas anteriormente, naturalmente 
tem de ser ontológica. 

Para ilustrar a afirmação de que crítica de fato é crítica 
ontológica tomo uma observação de Marx no momento de instau-
ração de sua crítica à economia política. Trata-se de uma consi-
deração do final da década de cinquenta do século XIX, quando 
Marx tentava consolidar em um texto o resultado de cerca de 15 
anos de estudo da economia política, trabalho cujo resultado ficou 
conhecido como Grundrisse. A passagem, datada de fevereiro de 
1858, é extraída de uma carta de Marx a Ferdinand Lassalle:

Uma coisa é criticar alguma categoria econômica acei-
tando a formulação geral do sistema em que ela está 
inserida; outra coisa, muito diferente, é efetuar uma 
“crítica das categorias econômicas” ou uma exposição 



150    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

crítica do sistema da economia burguesa” (MARX; 
ENGELS, 1978, p. 549).

No primeiro caso, realiza-se uma crítica gnosiológica, ou, 
caso se queira, uma crítica interna ao referido sistema de catego-
rias. Ou uma crítica que aceita a figuração do mundo tal como 
subentendida pelo sistema de categorias da teoria sob crítica. No 
segundo, e esse é o procedimento crítico defendido por Marx, 
trata-se de submeter à crítica a própria figuração do mundo 
daquele sistema de categorias e, por isso mesmo, refutar a teoria 
nele fundada. Trata-se, enfim, de uma crítica ontológica. 

Objetivo que Marx consuma ao redigir O Capital, no qual 
ele expõe as estruturas fundamentais da economia capitalista 
e sua dinâmica contraditória. A exposição crítica não pretende 
converter-se em uma ciência econômica nova e superior à criti-
cada, e, nessa medida, mais apta para administrar as contradi-
ções do sistema econômico. Ao contrário, explora as contradições 
inerentes àquela dinâmica e, sem ignorar seus efeitos positivos, 
como o desenvolvimento das forças produtivas, a universalização 
das relações etc., mostra como tal dinâmica envolve igualmente 
a submissão dos seres humanos ao seu produto, que os subjuga 
crescentemente. O fetichismo do sistema do capital consiste 
precisamente no fato de que nosso trabalho passado, objetivado 
como capital, escraviza o nosso trabalho vivo com seu imperativo 
de crescimento infinito. E, em aparente paradoxo, nos torna cres-
centemente supérfluos: humanidade crescentemente supérflua 
por efeito de sua própria atividade. 

Ao lado disso, em sua análise, Marx mostra que essa forma 
de socialidade, negativa porque implica uma inversão de sujeito 
e objeto, é histórica, na sua gênese, naturalmente, mas também 
no seu curso. E nas crises que sua dinâmica experimenta Marx 
vê os espaços, as aberturas para prática transformadora. Daí sua 
preocupação de estudar as crises do seu tempo. E de estudar as 
leis que regulam a dinâmica da acumulação de capital. Não para 



Capítulo 6    	     151

propor, como se assinalou anteriormente, uma ciência econômica 
mais eficaz para gerenciar as crises, para produzir um mundo do 
capital mais humano, mais justo; mas, ao contrário, para des-
cortinar possibilidades de práticas transformadoras, capazes de 
contribuir para a mudança da socialidade fundada no valor, no 
capital, valor que se valoriza. 

O Capital, então, envolve uma cientificidade muito dis-
tinta da cientificidade promovida e requerida pela sociedade 
capitalista. No capítulo “A Fórmula Trinitária”, já mencionado, 
Marx sustenta que a economia vulgar (precursora da teoria neo-
clássica) nada mais fazia do que sistematizar doutrinariamente as 
ideias dos sujeitos imersos nas relações mercantis. E tanto quanto 
eles, sentia-se em casa com as categorias e, por extensão, com a 
imagem da sociedade capitalista tal como ela se apresenta ime-
diatamente. Para se instaurar, a ciência contida em O Capital, ao 
contrário, pressupõe a crítica dessas ideias, dessa imagem, dessa 
ontologia. Portanto, resumindo em um slogan esse procedimento: 
crítica efetiva é crítica ontológica. 

À guisa de conclusão, caberia talvez a seguinte indagação: 
a crítica ontológica elaborada por Marx, a sua descrição crítica, 
alternativa, da sociedade capitalista, com sua abertura para o 
futuro, um futuro possível de ser construído pela humanidade, 
essa descrição, ou essa ontologia, ainda persiste despertando 
paixões e, por isso, alimentando práticas? Ou não? Ou as expe-
riências em nome de Marx, com seus fracassos e barbaridades, 
desqualificam aquela ontologia, de modo que hoje, sem uma con-
cepção cientificamente objetiva da dinâmica de nossa sociedade, 
nossas práticas de dissenso são meramente reativas, e se perdem 
no varejo exaustivo e errático dos momentos em que têm de estar 
presentes? Na ausência de um futuro objetivamente descortinável, 
como fazer para que todas essas práticas possam convergir para 
um movimento que de fato confronte o sistema? Sem alternativa 
a lhe confrontar, o sistema está livre para implementar no atacado 
todas as políticas que lhe convêm? Ao que parece, está livre para 



152    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

fazê-lo porque, na condição de única realidade e inteligibilidade 
no “pedaço”, pode desqualificar todo dissenso como irracional, 
irrealizável. Para desqualificar a desqualificação, portanto, a res-
tauração da ontologia crítica marxiana é um imperativo.

Referências 

BHASKAR, R. A Realist Theory of Science. London: Verso, 1977.

BHASKAR, R. The Possibility of Naturalism: a Philosophical Critique 
of the Contemporary Human Sciences. Brighton: The Harvester 

Press, 1979.

BHASKAR, R. Scientific Realism and Human Emancipation. London: 

Routledge, 2009.

DUAYER. M., MEDEIROS, J. L. G., Painceira, J. P. A Miséria do 

Instrumentalismo na Tradição Neoclássica, Estudos Econômicos, 

v. 31, n. 4, p. 723-783, 2001.

DUAYER, M. Relativismo, Certeza e Conformismo: para uma Crítica 

das Filosofias da Perenidade do Capital, Revista da Sociedade 
Brasileira de Economia Política, v. 27, p. 58-83, 2010.

JAMES. W. J. Pragmatism: A new name for some old ways of thinking. 

New York: Longman Green and Co,2007 (Texto original publicado 

em 1907).

LUKÁCS, G. Para uma Ontologia do Ser Social, I. São Paulo: 

Boitempo,2012.

LUKÁCS, G. Para uma Ontologia do Ser Social, II. São Paulo: Boitempo, 

2013.

MARX, K. O Capital, Livro III. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira,1974 

(Texto original publicado em 1867).



Capítulo 6    	     153

MARX, K. Grundrisse. São Paulo: Boitempo, 2011. (Texto original 

publicado em 1858).

MARX, K; ENGELS, F. Marx Engels Werke, Band 29. Berlin: Dietz Verlag, 

1978.

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã, São Paulo: Boitempo, 2007. 

(Texto orginal publicado em 1846).

RORTY, R. Contingency, Irony and Solidarity. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1989.

RORTY, R. Objectivity, relativism and truth. New York: Cambridge 

University Press, 1990.

SUPPE, F. The Structure of scientific theories (afterword). Chicago: 

University of Illinois Press, 1977. p. 617-630.





Capítulo 7

Educação, ideologia e práxis

Ana Lia Almeida 
Roberto Efrem Filho

Introdução

As relações existentes entre ideologia e educação, embora 
sejam negadas pelo senso comum e por muitos estudiosos, 

parecem evidentes aos leitores da revista Veja – um dos mais 
difundidos veículos de comunicação do país. Um de seus colu-
nistas, Rodrigo Constantino, vem empreendendo esforços nos 
últimos anos para caracterizar, acertadamente, a educação como 
um espaço de intensa atuação das ideologias.

Em seus textos, Constantino advoga contra o que entende 
ser uma tendência histórica no Brasil, a inclinação de nossa inte-
lectualidade à seita religiosa do marxismo1. Ele mapeia e critica 
eventos acadêmicos de orientação marxista, sobretudo aqueles 
que recebem algum tipo de financiamento público – foi o caso 
do Seminário Direito e Marxismo, realizado na Universidade 
Federal de Santa Catarina em outubro de 2013, com o apoio do 
Programa de Educação Tutorial (PET), evento caracterizado pelo 
colunista como uma modalidade de desvio de dinheiro público: 
“É o governo usando nossos impostos para criar papagaios 

1	 Disponível em: <http://veja.abril.com.br/blog/rodrigo-constantino/historia/
marxismo-e-seita-religiosa>. Acesso em: 19 maio 2014.



156    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

marxistas”2. Considera, dessa forma, inadmissível a utilização 
de financiamento público destinado à construção do conheci-
mento científico para a propagação de ideologias comunistas 
que, supostamente, em nenhuma medida se relacionam com a 
ciência. Também não escapou da sagaz análise de Constantino o 
evento para o qual propusemos o Grupo de Discussão que nomeia 
este trabalho. Trata-se do I Seminário Marx Hoje, realizado na 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte em abril de 2014, 
“abrindo a temporada do marxismo nas universidades federais” 
nesse ano, simbolizando “o Brasil e a sua obsessão pelo atraso”.

As análises do colunista são emblemáticas porque dizem 
de uma contraposição entre ideologia e ciência. Elas procedem à 
desqualificação de iniciativas de formação de consciência que se 
colocam num campo de oposição à ordem do capital; identificam 
esse campo como “ideológico” e legitimam a si próprias como 
um ponto de vista isento de valorações sobre o mundo social. 
Mas análises assim não perfazem fenômenos isolados. A educa-
ção, em verdade, é comumente reivindicada como um espaço de 
neutralidade e objetividade na função de transmitir e construir 
conhecimentos necessários ao desenvolvimento humano. Dessa 
maneira, julga-se que não caberia à educação avaliar que tipo de 
desenvolvimento está em questão; atribuir juízos de valor quanto 
à função social do conhecimento; se estaria ele a serviço de inte-
resses socialmente justos ou injustos; tampouco empreender 
análises que busquem associar a produção do conhecimento aos 
interesses específicos de determinadas classes e grupos sociais. 

No entanto, os processos educativos nas sociedades divi-
didas em classes dão-se de maneira inexoravelmente atravessada 
pelos conflitos entre essas mesmas classes. A educação jamais 
se realiza de forma neutra; antes, firma compromissos com os 
interesses que subjazem tais conflitos, formulando análises da 

2	 Disponível em: <http://veja.abril.com.br/blog/rodrigo-constantino/socialismo/
doutrinacao-marxista-na-ufrn>. Acesso em: maio 2014.



Capítulo 7    	     157

realidade segundo esses interesses, oferecendo-lhes uma justifi-
cação. O modo pelo qual os processos educativos firmam esses 
compromissos é através da construção de formas ideológicas de 
consciência.

A função dessas formações ideológicas, presentes na edu-
cação e em quaisquer outras dimensões do ser social – a política, 
o direito, a religião, a arte etc. – é a de reproduzir o todo da forma-
ção social. Em nossa compreensão, essas dimensões – complexos, 
no dizer de Lukács, ou ainda, campos, nas análises de Bourdieu 
(2006) – não podem ser consideradas isoladas umas das outras, 
pois inexiste uma separação entre elas na realidade material. 

A necessidade reivindicada por Constantino, por exem-
plo, de que a educação mantenha distância em relação a um 
projeto político de mudança do mundo, apresenta uma forma 
fetichizada de conceber a educação como algo isolado e aparen-
temente alheio às disputas sociopolítico-econômicas. Ao mesmo 
tempo, o colunista da Veja dissimula a defesa de uma perspectiva 
da educação orientada pelo liberalismo, e, ao agir dessa forma, 
ele toma partido num conflito a respeito de como o mundo deve 
ser, distanciando-se, claramente, do que concebe como um pro-
jeto marxista.

As relações entre educação e ideologia não são apenas 
existentes como são inevitáveis na sociedade de classes, em fun-
ção da necessidade de tomar partido nos conflitos entre pers-
pectivas opostas quanto a aspectos centrais do mundo social. 
Isso não significa, contudo, que seja sempre óbvia a presença da 
ideologia nos processos educativos, tampouco que as ideologias 
dominantes imperem de modo absoluto no campo da educação. 

Refletiremos, neste trabalho, a respeito da necessidade de 
resgatar as análises sobre os processos ideológicos que se desen-
rolam na esfera da educação, a fim de inseri-la como uma parte 
da totalidade da formação social. Em primeiro lugar, cabe delimi-
tar a nossa compreensão de ideologia, a qual possui complexas 
nuances teóricas. Em seguida, problematizaremos a presença da 



158    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

ideologia na educação, sustentando a centralidade do trabalho 
no desenvolvimento humano como um elemento indispensável à 
compreensão das disputas ideológicas no complexo da educação. 
Ao finalizar, analisaremos duas experiências das quais partici-
pamos na universidade, enquanto docentes, que apontam para a 
importância de uma efetiva práxis nos processos educativos que 
se colocam no campo do enfrentamento da ordem posta, para 
além da difusão teórica da tradição marxista. 

Antes de desenvolver o texto, cumpre esclarecer que ele é 
fruto da sistematização de um momento de debate no I Seminário 
Marx Hoje, em Natal (2014). Trata-se de um Grupo de Trabalho 
em que os autores problematizaram a interlocução entre ideolo-
gia, educação e práxis de modo didático, voltado à uma apresen-
tação inicial dessas categorias e, sobretudo, à apresentação das 
experiências que aqui se expõem, o que justifica o caráter prope-
dêutico e um tanto esquemático do presente trabalho.

A presença da ideologia na educação

A educação é uma instância ideológica: produz e reproduz 
formas de consciência que orientam e permeiam completamente 
os processos educativos. Essa orientação ideológica está presente 
tanto na educação compreendida de forma mais restrita – a edu-
cação formal, que acontece junto às instituições oficiais de ensino 
– como nos processos mais amplos de transmissão e construção 
de conhecimentos e valores úteis à reprodução social – que se 
desenrola em todas as esferas da formação social (no trabalho, na 
política, na religião, no direito, na família, na mídia etc.). 

Esses processos de formação de consciência, como vere-
mos, embora sigam a orientação dominante de funcionamento da 
esfera econômica, não o fazem de modo simplista ou mecânico 
(como pretenderam e ainda pretendem algumas interpretações 
dentro da tradição marxista), possuindo, antes, formas comple-
xas de interação com o todo da formação social. Mas, sem dúvida, 



Capítulo 7    	     159

apesar das contradições existentes, a esfera da educação é indis-
pensável para reproduzir a divisão social do trabalho, garantindo 
o funcionamento da sociedade de classes. 

Para compreendermos de modo mais aprofundado a afir-
mação da educação enquanto instância ideológica da sociedade 
de classes, isto é, enquanto esfera necessária à reprodução do 
capital – processo que não se dá sem tensões –, devemos, em 
primeiro lugar, situar a nossa compreensão acerca da categoria 
de ideologia. 

Ideologia como consciência prática da realidade

É importante delimitar a nossa compreensão a respeito do 
que seja ideologia porque tal categoria recebe um tratamento nada 
linear entre os diversos teóricos que se ocuparam dela, inclusive 
no interior da tradição marxista, na qual se configuram seus con-
tornos mais conhecidos. 

Desde o seu primeiro uso em meados do século XIX, por 
um círculo de filósofos franceses – como uma nascente ciência 
que investigaria a formação fisiológica das ideias nas mentes das 
pessoas (KONDER, 2002) – passando pela ressignificação reali-
zada por Napoleão Bonaparte, em conflito com esse grupo ao qual 
atribuiu a alcunha pejorativa ideólogos; até os diversos sentidos 
dados pelos marxistas, o termo ideologia tem uma história bas-
tante polêmica, confusa e complexa3 (EAGLETON, 1996). 

A nossa compreensão da ideologia se insere no quadro 
teórico de István Mészáros (em O Poder da Ideologia), baseando-
-se também nas formulações de Karl Marx (sobretudo no Prefácio 
da Crítica à Economia Política) e Gyorgy Lukács (em Para uma 
Ontologia do Ser Social): é uma forma de consciência social 

3	 Muitos teóricos chegam mesmo a reivindicar a inutilidade do termo enquanto 
categoria de análise, por ter ele se tornado demasiado amplo e difícil de precisar 
– é o caso, por exemplo, das consistentes análises de Bourdieu e Eagleton (1996).



160    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

orientada para a ação, legitimadora de certos posicionamentos 
(sejam de conservação ou de transformação da ordem) existentes 
em função de interesses conflitantes materialmente presentes nas 
sociedades de classes. Nas palavras de Mészáros (2004, p. 65), 
a ideologia é constituída objetivamente como: “uma consciência 
prática inevitável das sociedades de classe, relacionada com a 
articulação de conjuntos de valores e estratégias rivais que ten-
tam controlar o metabolismo social em todos os seus principais 
aspectos”.

Como argumenta Karl Marx, numa passagem célebre 
no Prefácio de Contribuição à Critica da Economia Política 
(1859/2008), que orienta a perspectiva de Gyorgy Lukács e István 
Mészáros; as ideologias são aquelas formas de consciência atra-
vés das quais os homens e as mulheres se dão conta dos conflitos 
fundamentais da sociedade, tomam partido nesses conflitos e os 
resolvem pela luta. Não pertencem, portanto, apenas ao mundo 
da consciência; têm o poder de operar materialmente; incidir, de 
fato, na realidade. Nas palavras de Lukács (2013, p. 465), “a ide-
ologia é sobretudo a forma de elaboração ideal da realidade que 
serve para tornar a práxis social humana consciente e capaz de 
agir”.

Tal compreensão da ideologia assume uma perspectiva 
ontológica, colocando o problema do ponto de vista da incidên-
cia prática das ideologias na realidade – buscando identificar 
sua atuação e sua função social (LUKÁCS, 2013). Não se trata, 
portanto, de um problema de cognição, da correspondência entre 
ideia e verdade, como reivindica a perspectiva gnosiológica a res-
peito do assunto. Não nos importa, portanto, para caracterizar um 
posicionamento como ideológico, ele ser necessariamente incor-
reto ou falso, tampouco que sirva necessariamente à manutenção 
da ordem.

A perspectiva gnosiológica, ou seja, ocupada com a falsi-
dade do pensamento como um elemento caracterizador da ideo-
logia, está certamente relacionada à forma como Marx e Engels 



Capítulo 7    	     161

colocaram o problema em A ideologia Alemã (1846/2007), obra 
de referência quanto ao tema. Em denso esforço teórico, eles se 
ocuparam com a análise do pensamento dos filósofos neo-hege-
lianos de seu tempo, sustentando que as formulações desses teó-
ricos provocavam uma inversão na explicação da realidade, um 
falseamento decorrente da forma com que procediam às inves-
tigações – partindo das próprias ideias, e não tomando a reali-
dade como ponto de partida para a compreensão do mundo. Essa 
forma de construir conhecimento, segundo Marx e Engels, ainda 
que inconscientemente, firma um compromisso com a manuten-
ção dos interesses da classe dominante, pois impede uma inves-
tigação da realidade de modo a possibilitar a intervenção para 
modificá-la. Por isso eles defendem a necessidade de lidar com o 
conhecimento de uma forma radicalmente nova – o materialismo 
histórico dialético –, partindo da realidade material e com vistas 
à sua transformação para uma outra ordem social, em que não 
existam mais relações de exploração. 

A partir dessas ideias, a noção de ideologia se consolida 
em parte da tradição marxista como uma falsa consciência da 
realidade que colabora para a manutenção da ordem dominante. 
Daí passa a ser comum o equívoco da adoção da perspectiva gno-
siológica da ideologia4. Aqui, o problema é colocado no campo 
da cognição, ligado meramente ao plano da consciência, tendendo 
ao cultivo de uma atitude idealista, de que basta o pensamento se 
encontrar com a verdade para que a mudança da realidade acon-
teça. Essa perspectiva também favorece um entendimento pejora-
tivo da ideologia, vista apenas como o ponto de vista dominante 
e se concentrando na sua crítica em vez de investir nos processos 
ideológicos que fundamentem ações políticas de contestação e 
transformação da ordem. Dessa abordagem resulta uma postura 

4	 Colocam-se nesse campo, dentro da tradição marxista, as formulações sobre ideo-
logia de importantes teóricos como Althusser, Marilena Chauí, Michel Löwy e 
Leandro Konder, segundo Maria Teresa Buomano Pinho (2013), em tese de dou-
torado sobre a ideologia em Marx, Lukács e Mészáros.



162    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

equivocada quanto ao potencial efetivo de incidência das ideolo-
gias na prática social, que pode e deve ser utilizado a favor dos 
processos de emancipação. 

No entanto, a leitura atenta de A ideologia Alemã nos 
autoriza a tomar conclusões diversas. Marx e Engels jamais con-
ceberam a ideologia como um mero problema de cognição, ligado 
unicamente ao plano da consciência. Pelo contrário, as formas 
ideológicas possuem claramente, em suas análises, uma base 
material real, que é a produção da vida humana, as relações efe-
tivas que estabelecem uns com os outros ao interagir com a natu-
reza e construir o mundo social. Ainda que essas ideias possam 
parecer autônomas, elas não têm história própria; sendo, antes, a 
vida real que determina o plano da consciência e é por ela recipro-
camente determinada (MARX; ENGELS, 1846/2007). Daí resulta 
que esse plano da consciência não é algo isolado, que pode, dessa 
forma, incorrer numa correta ou falsa atitude cognitiva, desvin-
culada das posições que os sujeitos ocupam na sociedade.  

A ideologia não se trata de algo que permaneça no pen-
samento, por mais que tenha valor ou desvalor; é um meio de 
luta social e diz respeito, portanto, à práxis (LUKÁCS, 2013). Por 
isso, para compreender adequadamente o problema da ideologia, 
é necessário partir da perspectiva ontológica, buscando entender 
a função social desses processos de consciência, a forma como 
atuam como uma consciência orientada para a prática, a maneira 
como se realizam enquanto “poderes realmente operantes”, nas 
palavras de Lukács (2013, p. 481). 

O papel da educação na reprodução 
da ordem do capital

Como vimos, ao contrário do que defende a perspec-
tiva ideológica dominante, que apresenta a educação como um 
lugar neutro de transmissão e construção do conhecimento, os 
processos educativos se desenrolam por meio da atuação das 



Capítulo 7    	     163

ideologias, em sua maioria, funcionais à reprodução de determi-
nada formação social em que estão inseridos. Como argumenta 
István Mészáros em A Educação Para Além do Capital (2005, p. 
25), pouca gente negaria hoje que “os processos educacionais e os 
processos sociais mais abrangentes de reprodução estão intima-
mente ligados”. O padrão idealizado de escola, de fato, cumpre 
um importante papel no fortalecimento de valores como hierar-
quia, obediência, disciplina, competição etc.; todos indispensá-
veis ao bom funcionamento de relações de trabalho nos moldes 
exploratórios concebidos no capitalismo5. 

A partir de funções diferentes, a escola e as outras esferas 
relevantes para a reprodução da ordem social (política, direito, 
arte, religião etc.) reforçam os valores centrais à ordem do capital, 
pois, enquanto partes da totalidade social, esses âmbitos “têm no 
capital o elemento hegemônico da sua entificação”, nas palavras 
de Ivo Tonet em Educação Contra o Capital (2012, p. 16). 

Uma das consequências que nos diz respeito mais direta-
mente, nessa reflexão que trazemos, é a de que qualquer mudança 
pretendida no campo da educação não pode ter êxito se não 
estiver acompanhada de uma mudança na esfera econômica; se 
não incidir no modo através do qual se organiza o trabalho dos 
homens e das mulheres.

Na contramão desse entendimento, é comum a percepção 
de que “a educação pode mudar o mundo”, ou de que “a raiz do 
problema social está na falta de educação”. É claro que o mundo 
da educação pode contribuir para estimular processos de cons-
ciência que enfrentem as desigualdades sociais, embora não seja 
essa a lógica que predomina junto aos processos educativos – ao 

5	 Fazemos a ressalva quanto ao padrão idealizado de escola por compreender que 
tais processos disciplinadores analisados por Foucault não podem ser generaliza-
dos para todos os contextos históricos. Ao observar as escolas públicas do nosso 
país, por exemplo, não encontraremos a disciplina escolar nos moldes foucaul-
tianos; embora compreendamos que os problemas enfrentados nesse âmbito da 
educação são também funcionais ao capital, à medida que dizem de um completo 
desinvestimento na formação da classe trabalhadora.



164    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

contrário do que sustenta as análises de Rodrigo Constantino. No 
entanto, enquanto uma transformação não incidir sobre as rela-
ções materiais de produção, alterando radicalmente a forma de 
organizar o trabalho, não pode haver nenhuma mudança significa-
tiva na ordem social, muito menos protagonizada pela educação.

Duas experiências de enfrentamento 
ideológico na práxis educativa

Na última das onze Teses sobre Feuerbach, Marx coloca a 
difundida e nunca suficientemente compreendida ideia de que 
os filósofos teriam, até então, apenas interpretado o mundo de 
maneiras diferentes, e que a questão tratava-se, a partir dali, de 
transformá-lo (MARX; ENGELS, 1846/2007). Longe de subestimar 
a importância de conhecer a realidade, sem o que nenhuma trans-
formação seria possível, Marx chamava a atenção para a neces-
sidade de articular a teoria com a prática dentro de um projeto 
político revolucionário da ordem social. Entendemos que esse é 
um desafio prioritário para a tradição marxista: o reencontrar-se 
com a práxis.

Do lugar que ocupamos enquanto marxistas trabalhado-
res da educação, docentes do curso de direito na Universidade 
Federal da Paraíba (UFPB), buscamos levar em conta essas refle-
xões para decidir em que espaços de atuação dentro da univer-
sidade devemos investir esforços de modo mais contundente, 
tendo em vista a capacidade de alimentar processos educativos 
de questionamento da ordem posta. Em meio à rotina da sala 
de aula, à necessidade de legitimação perante à comunidade 
científica – mais envolvida com o produtivismo acadêmico do 
que com a maturidade de análises teóricas mais aprofundadas 
–, mediando também com a necessidade das tarefas adminis-
trativas, vivemos em um tempo de profunda reestruturação da 
universidade pública. Esse processo, obviamente, não ocorre de 
forma descolada das demandas da reestruturação produtiva na 



Capítulo 7    	     165

esfera econômica, afinal de contas, como argumenta Marilena 
Chauí (2003, p. 1), a universidade, enquanto uma instituição 
social, “exprime de maneira determinada a estrutura e o modo de 
funcionamento da sociedade como um todo”. 

Segundo as análises de Roberto Leher (2012), vem ocor-
rendo nos últimos anos uma reorientação da necessidade de pro-
dução do conhecimento para o setor de serviços, que apresenta 
um maior crescimento na atual fase do modo de produção capi-
talista. As implicações dessa reestruturação apresentam peculia-
ridades na periferia do capitalismo, em função da posição que 
esses países sempre ocuparam na divisão internacional do tra-
balho. Desse modo, a formação educacional na América Latina e 
em outras economias periféricas continua orientada para a forma-
ção de trabalhadores que devem ocupar postos de trabalho mais 
precarizados no setor de serviços, e apenas excepcionalmente 
ocuparão uma posição relevante no processo produtivo quanto 
ao domínio das tecnologias – é o caso, por exemplo, de alguns 
centros de excelência no Centro-Sul do Brasil.

Nesse contexto, em uma universidade pública do Nordeste 
do Brasil, é que se dá a nossa atuação, junto ao curso de Direito. 
Cabe mencionar, ainda, o intenso conservadorismo que está umbi-
licalmente ligado ao campo jurídico, e que encontra na forma-
ção de seus profissionais mecanismos particularmente eficientes 
de reprodução da lógica do capital, como bem analisou Lukács 
(2013, p. 249) em já aludida passagem da Ontologia.

Nossa opção consiste em priorizar o apoio e o fortaleci-
mento de grupos de estudantes que atuam junto ao movimento 
estudantil e interagem com algumas organizações da classe tra-
balhadora. Organizamo-nos com eles da maneira mais horizon-
talizada possível; oferecemos suporte quanto à garantia de certas 
condições estruturais de funcionamento; e os apoiamos quanto 
ao aspecto da formação teórica. Nessa atuação, privilegiamos a 
construção de dois espaços político-acadêmicos: o Núcleo de 



166    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Extensão Popular Flor de Mandacaru (NEP) e o Grupo de Pesquisa 
Marxismo, Direito e Lutas Sociais (GPLutas).

O Núcleo de Extensão Popular Flor de Mandacaru é um 
grupo de assessoria jurídica universitária popular (AJUP), insti-
tucionalmente localizado na extensão universitária, mas prota-
gonizado por estudantes, que acompanha demandas jurídicas 
e políticas de determinadas organizações ligadas à classe tra-
balhadora e aos demais sujeitos subalternizados na sociedade 
de classes. Os grupos de assessoria jurídica popular como o 
NEP se organizam nacionalmente através da Rede Nacional de 
Assessoria Jurídica Universitária – a RENAJU. Embora tenham 
peculiaridades e âmbitos de atuação bastante diversos, tais cole-
tivos se caracterizam pela autonomia dos estudantes quanto à sua 
direção, pela horizontalidade na sua organização, pela opção de 
ampliar o enfoque de atuação jurídica para além de uma perspec-
tiva processual assistencialista (trabalhando muitas vezes com 
a educação popular) e, sobretudo, pela opção política de firmar 
compromisso com a classe trabalhadora e os grupos sociais subal-
ternizados (Almeida, 2013). 

O NEP, atualmente, organiza cerca de quinze estudantes 
e possui três frentes de atuação principais. Na primeira delas, 
acompanhamos conflitos ligados à luta por moradia e à reforma 
agrária junto ao Movimento Terra Livre (MTL) e ao Movimento 
dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST). Numa segunda frente, 
atuamos com demandas ligadas a questões de feminismo, gênero 
e sexualidade; desenvolvendo atividades junto ao Movimento de 
Mulheres e ao Movimento de lésbicas, gays, bissexuais e travestis 
e transexuais (LGBT). Em uma frente de atuação mais recente, 
acompanhamos conflitos do mundo do trabalho, buscando dialo-
gar com certos setores do sindicalismo e fortalecer alguns proces-
sos organizativos de trabalhadores. Afora essas frentes de atuação, 
acompanhamos uma organização chamada Assembleia Popular, 
que funciona como um fórum em que se encontram alguns 



Capítulo 7    	     167

movimentos e organizações populares do estado da Paraíba, arti-
culando suas pautas.

Já o Grupo de Pesquisa Marxismo, Direito e Lutas Sociais 
(GPLutas), coordenado pelas professoras Dra. Renata Ribeiro 
Rolim, Ana Lia Almeida e pelo professor Roberto Efrem Filho, 
reúne pesquisadores marxistas voltados às lutas sociais, privile-
giando sujeitos que estejam, de fato, inseridos em algum tipo de 
prática política. Seu interesse primeiro é o de promover análi-
ses acadêmicas alimentadas pelas experiências de organização e 
necessidades da classe trabalhadora e de diversos grupos sociais 
subalternizados. Pretendemos construir um espaçotempo de for-
mação política, reflexão e articulação sobre as práticas políticas 
com que os pesquisadores se comprometem. O GPLutas pressu-
põe, portanto, que ação e reflexão não se dissociam, buscando 
fomentar experiências teóricas que se articulem com a práxis. 
Somos parceiros do Instituto de Pesquisa Direito e Movimentos 
Sociais (IPDMS), uma organização nacional que busca congregar 
pesquisadores da área do direito que se ocupam em construir 
conhecimento voltado ao fortalecimento das lutas sociais na 
busca por emancipação. 

Em sua atividade inaugural, no segundo semestre de 2012, 
o GPLutas se debruçou sobre algumas das obras de Marx e Engels, 
com o objetivo de provocar uma aproximação introdutória dos 
estudantes pesquisadores com a tradição marxista. Nesses dois 
anos de existência, o grupo realizou, além dessa formação inicial, 
outras três, em formato de minicurso: com a temática da cidada-
nia versus emancipação humana; sobre o método marxiano de 
construção do conhecimento (ambos ministrados pelo professor 
Dr. Ivo Tonet); e uma terceira abordando a metodologia da pes-
quisa de campo sob o prisma da antropologia, com o professor 
Ninno Amorim. O GPLutas também vem funcionando como um 
espaço de orientação coletiva e produção acadêmica, sobretudo 
de monografias de conclusão de curso, mas também de disser-
tações e teses, além de artigos científicos. Nessas orientações, 



168    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

privilegiamos análises de experiências concretas de atuação 
dos pesquisadores junto a processos de lutas sociais, buscando 
fomentar a construção da pesquisa de campo como ponto de par-
tida para as reflexões teóricas. 

Esses dois grupos atuam de forma conjunta na UFPB, con-
formando um campo político-acadêmico que articula a dimensão 
da extensão e pesquisa com a prática política de setores do movi-
mento estudantil, sobretudo os ligados à assessoria jurídica uni-
versitária popular. Também integram um campo político externo 
à academia, já que incidem junto a alguns processos organizati-
vos mais amplos da classe trabalhadora e de grupos sociais subal-
ternizados da cidade de João Pessoa e do estado da Paraíba.

Considerações finais

As análises empreendidas pela revista Veja, trazidas no 
início deste trabalho, de modo algum correspondem à realidade 
da conjuntura ideológica da universidade hoje, francamente hege-
monizada por perspectivas teóricas de matriz liberal. Mas elas, 
de certa forma, retratam uma dificuldade do marxismo em extra-
polar os muros do ambiente acadêmico, estando, nesse sentido, 
limitado a uma parcela (pequena, diga-se de passagem) da esfera 
da educação. As organizações da classe trabalhadora – como os 
partidos políticos, os sindicatos e os movimentos sociais popu-
lares – encontram-se politicamente distantes da perspectiva do 
rompimento com a ordem do capital, na mesma medida que estão 
também distantes das ideias do marxismo. 

Vivemos, por outro lado, um período histórico de intensa 
crise do capital. E não se trata de mais uma crise cíclica, própria 
da dinâmica de manutenção do modo de produção capitalista, 
mas de uma crise estrutural, como analisa Mészáros (2011). Esta 
conjuntura histórica apresenta uma intensificação dos conflitos 
entre capital e trabalho e, consequentemente, um acirramento das 
disputas no âmbito das ideologias.



Capítulo 7    	     169

Paradoxalmente, o discurso dominante sustenta que o 
enfoque da ideologia é uma forma inadequada, porque ultrapas-
sada, de analisar os conflitos sociais. Enquanto isso, os conflitos 
centrais que se desenrolam nas sociedades de classes continuam 
acirradamente a ser traduzidos por meio de embates ideológi-
cos entre posições conflitantes a respeito do exercício do poder. 
Compreendemos que a aludida refutação teórica que enfrenta a 
categoria de ideologia está fundamentalmente relacionada a certa 
hesitação das esquerdas frente a um período histórico de ofen-
siva material e simbólica do capital, que retira de cena as análises 
que têm como horizonte a superação radical e definitiva da atual 
forma de organizar as relações sociais. 

Ocorre com a recusa da ideologia enquanto categoria de 
análise, nesses termos, a mesma situação de outras construções 
analíticas centrais à tradição marxista como a centralidade do 
trabalho, a existência de classes sociais, luta de classes e a pos-
sibilidade de uma revolução; todas elas ideologicamente consi-
deradas obsoletas e inúteis para compreender um mundo em que 
supostamente a ordem do capital tornou-se um consenso abso-
luto, ainda que esteja caracterizado um período histórico de crise 
estrutural dessa forma de organização social.

Essa identificação dos reais motivos (ideológicos) por trás 
da recusa teórica a tais termos revela, antes, a necessidade de res-
gatar e atualizar constantemente as análises da tradição marxista. 
Isso porque, por trás do discurso de que a ideologia é algo ultra-
passado e/ou não científico, faz-se presente um posicionamento 
ideológico a respeito de como o mundo social deve permanecer 
sendo organizado, ou, dizendo de outro modo, de como o seu 
funcionamento não deve ser fundamentalmente alterado. 

A esfera da educação não pode interferir nessa conjun-
tura histórica de maneira isolada, como se fosse capaz de frear 
as atrocidades que vêm sendo cometidas contra a imensa maio-
ria da população do mundo em nome de um modelo de desen-
volvimento econômico baseado na exploração. No entanto, os 



170    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

processos educativos podem contribuir, e muito, no embate ide-
ológico com a perspectiva do capital, sobretudo se for enfrentado 
o desafio de trazer a práxis revolucionária para o centro das pre-
ocupações da tradição marxista.

Referências

ALMEIDA, A. L. A ideologia e os grupos de assessoria jurídica popular. 

In: II SEMINÁRIO DIREITO, PESQUISA E MOVIMENTOS 

SOCIAIS, 2, 26-28 abr. 2012, Goiás. Anais... Goiás: Instituto de 

Pesquisa, Direitos e Movimentos Sociais, 2013.

BOURDIEU, P. O poder simbólico. 10. ed. (Trad. de Fernando Tomaz). 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2006.

BOURDIEU, P.; EAGLETON, T. A doxa e a vida cotidiana: uma 

entrevista. In: ZIZEK, S. Um mapa da ideologia. Rio de Janeiro: 

Contraponto,1996.

CHAUÍ, M. A universidade pública sob nova perspectiva. Revista 
Brasileira de Educação, v. 24, p. 5-15, 2003.

EAGLETON, T. A ideologia e suas vicissitudes no marxismo ocidental. 
In: ZIZEK, S. Um mapa da ideologia. Rio de Janeiro: Contraponto, 

1996.

KONDER, L. A questão da ideologia. São Paulo: Companhia das Letras, 

2002.

LEHER, R. O governo Dilma, a greve nacional dos docentes e a 
universidade de serviços. 2012. Disponível em: <http://

andesufrgs.wordpress.com/2012/05/27>. Acesso em: maio 2014.

LUKÁCS, G. Para uma ontologia do ser social II. São Paulo: Boitempo, 

2013.



Capítulo 7    	     171

MARX, K. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: 

Expressão Popular, 2008. (Texto original publicado em 1859).

MARX, K.; ENGELS, F. A Ideologia Alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

(Texto original publicado em 1846).

MÉSZÁROS, I. O Poder da Ideologia. São Paulo: Boitempo, 2004.

MÉSZÁROS, I. A educação para além do capital. São Paulo: Boitempo, 

2005.

MÉSZÁROS, I. Para Além do capital: rumo a uma teoria de transição. 

(Trad. de P. C. Castanheira e S. Lessa). São Paulo: Boitempo, 2011.

PINHO, M. T. B. Ideologia e formação humana em Marx, Lukács e 
Mészáros. 2013. Tese (Doutorado em Educação brasileira) – 

Programa de Pós-graduação em Educação Brasileira da Faculdade 

de Educação da Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2013.

TONET, I. Educação Contra o Capital. São Paulo: Instituto Lukács, 2012.





Capítulo 8

Marxismo e América Latina: história 
e possibilidades no século XXI

Daniel Araujo Valença

Introdução 

O marxismo chegou à América Latina na virada do século 
XIX para o XX. Região responsável por parte da acumu-

lação primitiva de capital na Europa no período do capitalismo 
comercial, inúmeras foram as rebeliões e sublevações indígenas 
e negras anteriores à chegada da teoria social marxista em nosso 
continente. 

A partir dela, todavia, se de um lado a classe trabalhadora 
passou a ter um suporte teórico para balizar a sua práxis política, 
de outro, recorrentes foram as tentativas de um trasladar mecâ-
nico do marxismo, como se dogma fosse, a ser totalmente copiado 
no novo continente, ou a inclinação a sustentar sua inadequação 
para a região.

Diante desse contexto, esse texto atende, pois, a dois 
objetivos: primeiramente, ao intuito da organização do semi-
nário de propor um espaço para o debate sobre marxismo e 
América Latina; temática essa de, não raro, escassa produção e 
visibilidade frente à sua importância. Ademais, intenta resgatar 



174    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

– mesmo que brevemente – a história da filosofia da práxis1 no 
continente latino americano para, daí, propor-se alguns elemen-
tos voltados à análise dos processos políticos vivenciados nos 
países andinos, neste século, com recorte quanto à Bolívia e seu 
Estado Plurinacional. Argui-se, pois, que o marxismo revela-se 
mais que atual nesta realidade, sendo necessário o manejar dessa 
teoria social revolucionária de maneira crítica, não dogmática, 
para não se incorrer em equívocos passados e, ao mesmo tempo, 
potencializar o processo atual.

Para tanto, opta-se por abordar a temática a partir de qua-
tro momentos: uma breve compreensão da teoria social da filoso-
fia da práxis; logo após, uma panorâmica visão sobre o marxismo 
e a luta socialista na América Latina. Por fim, elementos dos 
processos políticos vivenciados atualmente na América Andina, 
especialmente na Bolívia.

A teoria social de Marx e Engels: 
elementos introdutórios

Desde que se consolidaram as sociedades cindidas em 
classes sociais que há luta política e elaborações teóricas susten-
tando relações de igualdade2. Com a modernidade, se de um lado 
há a conformação de toda uma cientificidade burguesa, na qual 
aparecem autores como Locke, Kant e Hegel, dentre outros, tam-
bém surgiram intelectuais descontentes com as condições sociais 
e econômicas da sociedade nascente, tais como Saint-Simon, 
Fourier, Blanc e Owen. Este segundo grupo veio a conformar o 
que seria denominado de socialismo utópico: de u-topos, ou seja, 
do não lugar. 

1	 Em Cadernos do Cárcere, Gramsci utiliza a expressão “filosofia da práxis”, tanto 
para fugir da censura do fascismo quanto para reforçar a unidade dialética entre 
teoria e prática imanente ao marxismo.

2	 Para um maior aprofundamento, recomenda-se a leitura de Beer (2006).



Capítulo 8    	     175

Isso porque, em geral, nessa grande linha teórica, havia 
um repúdio aos efeitos do capitalismo e a proclamação de outra 
sociedade, igualitária, solidária. Todavia, eles não se debruçavam 
em relação a desvendar o funcionamento do capitalismo enquanto 
sistema, e, por outro lado, estavam completamente apartados da 
luta política: não chegaram a constituir uma teoria da revolução, 
da práxis política, de tática ou estratégia (HOBSBAWM, 2011). 
Ao contrário, seriam as ideias dos pensadores da época as que 
teriam condições de alterar aquela determinada realidade. 

Ao longo do século XIX ocorreu intensa disputa no campo 
socialista pela liderança teórica e política do movimento. É nesse 
momento que o socialismo científico ganha corpo diante do utó-
pico e de demais tendências da esquerda:

Marx difere de seus predecessores em três aspectos. 
Primeiro, substituía uma análise crítica parcial da socie-
dade capitalista por uma análise abrangente, baseada 
num exame da relação fundamental (nesse caso, eco-
nômica), que regia essa sociedade (p. 49). [...] segundo, 
ele inseria o socialismo no quadro de uma análise his-
tórica evolucionista, o que explicava duas coisas ao 
mesmo tempo: por que o socialismo surgiu como teoria 
e como movimento; e por que o desenvolvimento his-
tórico do capitalismo deve por fim gerar uma sociedade 
socialista (p. 50). [...] Terceiro, ele elucidava a forma 
de transição da antiga sociedade para nova: o proleta-
riado seria seu executor, através de um movimento de 
classe empenhado numa luta de classes que só alcança-
ria seu objetivo através da revolução – “a expropriação 
dos expropriadores”. O socialismo deixaria de ser “utó-
pico” para se tornar “científico” (HOBSBAWM, 2011, 
p. 49-50).

Marx e Engels, vão, portanto, conformar o que seria 
denominado de socialismo científico: buscaram uma fun-
damentação científica, sofrendo influências do desenvolvi-
mento capitalista e cientificista da época; suplantaram a mera 



176    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

indignação e voltaram-se a compreender o desenvolvimento das 
forças produtivas à época, as formas políticas e classes sociais. 
Para tanto, recuperaram elementos do socialismo utópico, da eco-
nomia política inglesa, bem como da filosofia clássica alemã3. A 
frente desta, Hegel construiu uma filosofia da história fundada na 
dialética; todavia, como bom idealista, acreditava que a ideia, o 
espírito, moviam o mundo. Marx, então, subverte sua dialética: o 
ser social determina a consciência social e não o oposto.

A obra marxiana, como não poderia deixar de ser, vai se 
conformando e amadurecendo ao longo das décadas. Ainda na 
primeira metade do século XIX, Marx amadurece rapidamente 
sua reflexão teórica: em Para a Questão Judaica (1843/2009), 
reconhece a importância da emancipação política (e a desvincula 
da questão religiosa, em confronto com o proposto por Bruno 
Bauer), mas aponta seus claros limites, distinguindo-a da eman-
cipação humana4. 

Já em Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, Marx con-
clui que as formas constitucionais eram secundárias em relação 
ao conteúdo social; a democracia então aventada e comemorada 
era uma parte formal do Estado, e não sua essência:

A oposição entre Estado e sociedade civil [de acordo 
com Hegel] está, portanto, consolidada; o Estado não 
reside na sociedade civil, mas fora dela; ele a toca ape-
nas mediante seus “delegados”, a quem é confiado a 
“gestão do Estado” no interior dessas esferas. Por meio 
destes “delegados” a oposição não é suprimida, mas 
transformada em oposição “legal”, “fixa”. O “Estado” 
é feito valer, como algo estranho e situado além do ser 
da sociedade civil, pelos deputados deste ser contra a 

3	 Recomenda-se a leitura de As três fontes (1913/2006), de Lenin, disponível em 
formato impresso em publicação da Expressão Popular.

4	 Nesse sentido, aponta: “a emancipação política é, sem dúvida, um grande pro-
gresso; ela não é, decerto, a última forma de emancipação humana, em geral, mas 
é a última forma de emancipação política no interior da ordem mundial até aqui” 
(MARX, 1843/2009, p. 52).



Capítulo 8    	     177

sociedade civil. A “polícia”, os “tribunais”, e a “admi-
nistração” não são deputados da própria sociedade 
civil, que neles e por meio deles administra o seu pró-
prio interesse universal, mas sim delegados do Estado 
para administrar o Estado contra a sociedade civil 
(MARX, 1843/2013, p. 74).5 

Dessa maneira, Marx vai desmontando a ideia de um Estado 
democrático acima dos interesses particulares, de um Estado 
de Direito e, logo mais, em Introdução à Crítica da Filosofia do 
Direito de Hegel (1844/2013), as classes sociais aparecem como 
elemento construtor da história e a classe proletária como a capaz 
de superar a sociedade capitalista.

Marx e Engels, durante a década de 1840, terão a convic-
ção de que a revolução proletária mundial estava próxima. Com 
a derrota proletária nas revoluções de 1848, Marx resolve, então, 
partir para um estudo aprofundado da economia política e da 
essência do capitalismo, tarefa a qual se dedicará até o fim da vida 
com O Capital (1905/1980; 1894/2008; 1867/2013; 1885/2014). 

Mesmo nesse período, não abandonara nem a militância 
política, menos ainda a análise concreta sobre as lutas de classes 
de sua época, dentre as quais destaca-se Guerra Civil na França 
(1871/2011), na qual debruça-se sobre a inédita e impressionante 
experiência da Comuna de Paris.

Marx parte pois, das categorias historicidade, dialética, 
totalidade, negação e mediação para construir seu método. Ao 
oposto de escritores de outros campos teóricos, ele não redigiu 
nenhuma obra com esse intuito; o método aparece e toma corpo 
ao longo de seus trabalhos, já que Marx está voltado para a com-
preensão e transformação da realidade; para ele, o método não 
é um fim em si mesmo. A totalidade não se trata de junção de 
fatores diversos; configura-se na interconexão entre o particular 
e o universal, que se retroalimentam. A historicidade tem sua 

5	 Colchetes no original.



178    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

importância quanto a, apesar de nos determos à aparência, esta 
é a exteriorização de uma essência, situada na história, em curso 
e, portanto, esta revela-se eminentemente provisória, em cons-
trução. Nesse sentido, ela é dialética; é a contradição que move 
o mundo, especialmente entre as forças produtivas e as relações 
sociais de produção. Confronta-se, pois, diretamente com a visão 
da sociedade enquanto um organismo em que conflitos represen-
tam disfunções e algo a ser eliminado com fins de manter o bom 
funcionamento para todos. E, ao se negar um estado, instiga-se 
a reação oposta (negação da negação). Por fim, é necessário uma 
mediação entre o pensamento e o real; o marxismo é, pois, a aná-
lise concreta da realidade concreta para fins de transformá-la a 
partir da ação da política, e não da ideia em si, da mudança “inte-
rior” dos indivíduos, de Deus ou outra força transcendental. 

Parte-se dessas categorias, pois, para recuperar a história 
do marxismo enquanto teoria e práxis política de luta pelo socia-
lismo no continente, e trazer breves comentários sobre os proces-
sos políticos andinos, especialmente o boliviano. 

A tradição marxista e a disputa 
pela teoria social marxiana 

No momento do falecimento de Marx, o marxismo já é 
hegemônico na disputa ideológica da esquerda – o anarquismo, 
por exemplo, torna-se minoritário – e se inaugura um novo perí-
odo: a disputa dentre marxistas em relação a quais elementos 
eram centrais em sua teoria social. À época, vários de seus escri-
tos ainda não tinham sido publicados, o que dificultava sobre-
maneira a compreensão da totalidade de seu pensamento. Não 
se intentará, neste momento, debater sobre as diversas correntes 
do marxismo, mas, sim, resgatar algumas divergências no campo 
do marxismo e que terão influências no continente latino-ame-
ricano. Trata-se, pois, de um recorte teórico arbitrário, realizado 
com esse fim específico. 



Capítulo 8    	     179

A Revolução Russa: natureza e sujeito 
histórico revolucionário em debate

Com a virada do século XIX para o XX, o centro do debate 
socialista se traslada para a Rússia. Ante a possibilidade de revo-
lução, três vertentes se destacavam: a ortodoxia dizia que pri-
meiro tinha de ocorrer uma revolução burguesa para, só após, 
desencadear-se a socialista. Por outro caminho, o economicismo 
defendia que o socialismo deveria ser construído pela luta econô-
mica e a luta política deveria ser da burguesia. Lênin, em posição 
heterodoxa, postulava que a classe operária deveria dirigir a revo-
lução burguesa para, logo a seguir, transformá-la em revolução 
socialista. Para ele, cada país detinha uma realidade específica6 
e, se na Rússia sua burguesia não aspirava à revolução burguesa, 
esta deveria ser conduzida pelos trabalhadores. 

Como pano de fundo desse debate, emergem as questões 
de “natureza da revolução” e “sujeito histórico revolucioná-
rio”, temas centrais nas divergências no campo do marxismo na 
América Latina, ao longo do século XX. 

Ocorre que a previsão de revolução mundial, a partir 
da Revolução Russa e da instabilidade global provocada pela 
Primeira Guerra, não veio a se concretizar; a revolução alemã, 
italiana e húngara de 1919 foram derrotadas e o movimento revo-
lucionário entrou em período de refluxo. 

Abre-se um novo momento internacional e nele se destaca 
a reflexão de Antônio Gramsci, especialmente em seus Cadernos 
do Cárcere, redigidos enquanto estava na prisão, durante o regime 
fascista. 

A originalidade gramsciana está em antecipar as conse-
quências das mudanças em curso na esfera política para a luta 
socialista. Para ele, nesse momento histórico já se consolidava 

6	 Para Carlos Nelson Coutinho, Gramsci acompanha várias das elaborações de 
Lênin; sua preocupação com a realidade nacional estaria nesse contexto. Ver em 
Coutinho (2007).



180    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

uma transformação superestrutural na sociedade e nas formas 
políticas capitalistas que a maioria do movimento revolucionário 
não percebera. Nos países ocidentais7, a sustentação política das 
sociedades cindidas em classes não mais construía seus alicerces 
na pura coercitividade, mas sim na constituição de um consenso 
no seio da sociedade civil. As classes subalternas, pois, viam-se 
dirigidas política e culturalmente pelas dominantes. Partindo do 
conceito de intelectuais orgânicos8, ele expunha a importância 
da hegemonia:

[...] podem-se fixar dois grandes planos superestru-
turais: o que pode ser chamado de “sociedade civil” 
(isto é, o conjunto de organismos designados vulgar-
mente como “privados”) e o da “sociedade política ou 
Estado”, planos que correspondem, respectivamente, à 
função de “hegemonia” que o grupo dominante exerce 
em toda a sociedade e àquela de “domínio direto” ou 
de comando, que se expressa no Estado e no governo 
“jurídico”. Estas funções são precisamente organizati-
vas e conectivas. Os intelectuais são os “prepostos” do 
grupo dominante para o exercício das funções subalter-
nas da hegemonia social e do governo político, isto é: 1) 
do consenso “espontâneo” dado pelas grandes massas 
da população à orientação impressa pelo grupo funda-
mental dominante à vida social, consenso que nasce 
“historicamente” do prestígio (e, portanto, da con-
fiança) obtida pelo grupo dominante por causa de sua 
posição e de sua função no mundo da produção; 2) do 
aparelho de coerção estatal que assegura “legalmente” 
a disciplina dos grupos que não “consentem”, nem 
ativa nem passivamente, mas que é constituído para 

7	 Como bem aponta Coutinho (2007), a distinção países ocidentais versus orientais 
em Gramsci não é geográfica, “mas refere-se a tipos de formação econômico-so-
cial, em função sobretudo do peso que neles possui a sociedade civil em relação 
ao Estado” (COUTINHO, 2007, p. 82).

8	 Para uma abordagem mais profunda sobre a temática “intelectuais orgânicos”, 
consultar o Caderno 12 dos Cadernos do Cárcere, disponível no Volume II 
(GRAMSCI, 1932/2010).



Capítulo 8    	     181

toda a sociedade na previsão dos momentos de crise no 
comando e na direção, nos quais desaparece o consenso 
espontâneo (GRAMSCI, 1930-1932/2010, p. 20-21).

Portanto, nessas sociedades, quanto à temática “natureza 
da revolução”, a tática de luta mais adequada seria a disputa cul-
tural, moral e organizativa nos aparelhos da sociedade civil, lenta 
e árdua, para constituir valores contra-hegemônicos e conformar 
um novo bloco histórico.

Dentre os elementos colocados, tem-se que aqueles relati-
vos à tática do período da Revolução Russa vão balizar o debate 
teórico marxista em torno da tática de luta pelo socialismo, desde 
o início do século XX até o início de sua última quarta parte. As 
contribuições de Gramsci tomarão corpo com os processos políti-
cos de redemocratização no continente. Ademais, as tomaremos 
como norte para a análise acerca das transformações nos países 
andinos e, especialmente, na Bolívia. Buscar-se-á, portanto, na 
próxima seção, situar os debates teóricos da tradição marxista no 
continente ao longo do século XX.

O marxismo e a América Latina: sua 
atualidade em um continente saqueado

Desde a chegada do marxismo na América Latina, no iní-
cio do século passado, há intensos debates não apenas entre suas 
correntes, mas, também, sobre sua validade em território latino-
-americano. Todavia, aqui se construiu não apenas extensa teoria 
no espectro marxista, como também lutas políticas lideradas por 
agrupamentos políticos sob essa orientação. 

O marxismo enquanto teoria toma corpo na América 
Latina entre a década de 1910 e 1920, quando o argentino Juan 
Justo traduziu a obra O Capital, tornando-a disponível antes 
mesmo que em alguns países europeus. Nesse mesmo período, 
o jornalista peruano José Mariátegui, após alguns anos na Itália e 
provavelmente a partir da influência de Gramsci, volta-se à árdua 



182    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

tarefa de utilizar as ferramentas do marxismo para a compreensão 
da realidade peruana. 

Àquela época e nas décadas seguintes, aparecem como 
principais dilemas no continente, primeiramente, quanto à vali-
dade do marxismo diante das especificidades da América Latina 
e, a seguir, quanto às questões de alianças de classe, métodos de 
luta e etapas da revolução.

Quanto à primeira, a polêmica se deu com aqueles que 
defendiam que o marxismo respondia a situações típicas da Europa 
do século XIX. Denominada de excepcionalismo indo-americano, 
tal vertente absolutizava a especificidade da América Latina e de 
sua cultura, história e estrutura social. Ao extremo, colocava o 
marxismo como teoria válida exclusivamente na realidade euro-
peia. Sua principal representação se deu com a Aliança Popular 
Revolucionária Americana – APRA, sob liderança de Haya de La 
Torre: o espaço-tempo indo-americano seria governado pelas suas 
próprias leis, profundamente distintas do “espaço-tempo” euro-
peu analisado por Marx e, por isso, a necessidade de uma nova 
teoria que negue e transcenda o marxismo (LÖWY, 1999).

Polemizando com a APRA, Mariátegui (1928/2010), em 
Sete ensaios de interpretação da realidade peruana, elabora a 
primeira tentativa de análise marxista da realidade concreta de 
seu país. Utiliza, pois, o marxismo, considerando a realidade 
nacional de tradições milenares de seus povos indígenas, esten-
dível para os demais países andinos. Ou seja, para além do sujeito 
revolucionário operariado típico da Europa no momento das ela-
borações marxianas, ele complementa com o indígena. Vestígios 
de “comunismo inca” facilitariam a via socialista, tendo em vista 
o histórico de socialização dos meios de produção (propriedade 
coletiva da terra), bem como do trabalho social. Para ele, classes 
sociais, propriedade dos meios de produção, imperialismo, den-
tre outras, eram, portanto, categorias aplicáveis à compreensão 
daquela realidade, desde que consideradas em suas especificida-
des. Percebe-se um ponto de contato com Gramsci na preocupação 



Capítulo 8    	     183

deste com a construção de uma vontade coletiva nacional-popu-
lar e com uma reforma intelectual e moral como premissas do 
socialismo. Mariátegui foi um dos marxistas que também dedicou 
importância às questões subjetivas para uma profunda transfor-
mação social e advogava por uma revolução proletária para liber-
tação de seu país e do continente.

Na década seguinte, sob orientação da III Internacional e 
liderança dos partidos comunistas locais, toma corpo a defesa da 
revolução democrático-popular: não tendo o continente passado 
por suas revoluções burguesas, necessário seria acumular forças 
para uma revolução democrático-nacional, possibilitando, então, 
o desenvolvimento das forças produtivas e, a posteriori, a eclosão 
da revolução socialista. Buscava-se, pois, democratizar o Estado, 
afirmar a soberania nacional contra o imperialismo e acabar com 
o latifúndio ante a necessidade de desenvolvimento da indústria 
nacional.

Tal vertente, também denominada de etapismo, transla-
dava mecanicamente os modelos de desenvolvimento socioeco-
nômico que explicavam a evolução histórica da Europa ao longo 
do século XIX. Dessa maneira, no novo continente, haveria uma 
estrutura agrária de tipo feudal; uma burguesia apta a cumprir 
com seu dever histórico revolucionário do século XVIII e um 
campesinato hostil ao socialismo ou coletivismo. Essa orientação 
nacional democrática, todavia, incorria em erros insuperáveis:

La orientación nacional-democrática fue criticada, 
dentro de la propia izquierda, por tres motivos prin-
cipales: a) por subestimar los vínculos orgánicos entre 
latifundio, imperialismo y capitalismo; b) por creer en 
la viabilidad de una alianza estratégica del proletariado 
con la “burguesía nacional”; c) por concebir cómo “eta-
pas” relativamente estancadas, lo que sería más adecu-
ado concebir como “flujo”, como “transcrecimiento” 
(POMAR, 2013, p. 26).



184    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Adicione-se, a tais elementos, um ainda mais pujante 
em relação aos países andinos: a questão étnica era irrelevante 
ou, para além, vista como elemento de atraso e sinal de que a 
modernidade ainda não chegara a essas terras e, consequente-
mente, menos ainda a possibilidade socialista. O mecanicismo 
e dogmatismo de tal perspectiva desconsiderava a produção de 
Mariátegui e, na prática, colocava os camponeses indígenas na 
mesma posição que os camponeses “pequeno-burgueses” de 18 
de Brumário. Tal perspectiva transformara toda a América Latina 
em uma única realidade nacional, em que a conformação de suas 
classes sociais, o desenvolvimento de suas forças produtivas, 
bem como as especificidades de cunho étnico e cultural não eram 
fatores aptos a alterar a natureza da revolução.

Em embate direto com essa vertente, não apenas em fun-
ção de divergências de tática e estratégia, mas também sob influ-
ências do contexto internacional, constituiu-se a linha trotskista:

[...] a perspectiva de uma revolução “permanente” que 
combina tarefas democráticas, agrárias, nacionais e 
anticapitalistas, e a rejeição de uma aliança estratégica 
com a burguesia local, considerada incapaz de desem-
penhar um papel revolucionário significativo, dife-
renciavam radicalmente o trotskismo do comunismo 
pró-soviético, além, é claro da sua independência em 
relação à URSS e sua crítica ao autoritarismo burocrá-
tico (LÖWY, 1999, p. 35).

Ocorre que, se a vertente etapista partia de análises fecha-
das às realidades continentais e nacionais, o trotskismo, ao pro-
pugnar pela revolução ininterrupta e imediatamente socialista, 
sob liderança de operários, também incorria no equívoco de mini-
mizar a categoria mediação com a realidade e a concreta situação 
particular das forças produtivas e relações de produção em cada 
país. Portanto, se de um lado o etapismo é um equívoco, dentre 
outros elementos, porque supõe a necessidade de fases interme-
diárias estanques, de outro, 



Capítulo 8    	     185

La revolución cubana de 1959, la revolución rusa de 
1917 y la revolución china de 1949, resultaron exac-
tamente de la continua radicalización democrática, 
popular y nacional. Fueron “revoluciones socialistas” 
no a priori sino debido al curso que tomaron, al proceso 
global en el que estaban insertas (POMAR, 2013, p. 34). 

Ressalte-se também que, após a vitória da guerrilha popu-
lar em 1959, em Cuba, cresce a adesão à luta armada e tática de 
guerrilhas como via para a revolução, em um contexto continen-
tal em que a dominação de classe era exercida frequentemente a 
partir da coercitividade em âmbito da sociedade política. 

Após as derrotas nas maiorias das guerrilhas rurais e urba-
nas promovidas no continente e com o concomitante processo 
de redemocratização nos mais diversos países, há o descenso do 
ciclo guerrilheiro na América Latina, e toma corpo uma outra ver-
tente que argui pela revolução democrático-popular e socialista, a 
qual se consubstanciaria em

Construir un bloque político-social en torno a un pro-
grama que articule medidas democráticas con medidas 
socialistas. En las condiciones actuales de desarrollo 
del capitalismo, las medidas democráticas no son 
socialistas, pero pueden asumir un sentido anti-capita-
lista (POMAR, 2013, p. 32).

Essa vertente se apropria de elementos gramscianos ao 
colocar como central na estratégia socialista a disputa de hege-
monia no seio da sociedade civil, a partir da conformação de um 
bloco histórico nacional-popular, com a consequente alteração 
em âmbito da sociedade política. 

Independente da linha teórica e de ação política dentro do 
espectro do marxismo, cabe ressaltar que ele foi o principal motor 
às lutas populares contra as formas de colonialismo, semicolo-
nialismo e relações de dependência para com os países centrais.



186    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Da mesma maneira, é incompreensível as alterações nas 
formas políticas e forças produtivas na América Latina sem a filo-
sofia da práxis enquanto método científico: o atraso dos países do 
continente como expressão de um capitalismo tardio e de relações 
de dependência diante de países europeus e dos Estados Unidos; 
as ditaduras militares como forma política adequada e necessá-
ria, por um lado, ao refreio das forças populares e, de outro, a 
uma política de achatamento salarial forçado e exportação de 
mais-valias para manutenção do Estado de Bem-Estar Social9; e 
a desagregação social com a forma neoliberal de Estado, desregu-
lamentação da economia e inserção dos mercados nacionais na 
sistemática internacional de financeirização da economia. 

Em mesmo sentido, parte-se da perspectiva de que os pro-
cessos políticos ocorridos na América Latina, especialmente na 
Andina, não podem ser devidamente compreendidos sem o mar-
xismo. O multiculturalismo e a busca por explicá-los meramente 
a partir da realidade étnica obscurecem o processo histórico, 
levando a interpretações parciais e que têm implicações para as 
futuras lutas políticas no país. 

Para se analisar as transformações ocorridas na Bolívia, 
parte-se da perspectiva da revolução democrático-popular e 
socialista. 

Bolívia: dilemas e possibilidades da 
construção do socialismo no século XXI

No final da década de 1980, a derrota das forças sandi-
nistas, da esquerda brasileira nas eleições de 1989 e a queda 
da URSS se inseriam em um contexto de refluxo das forças 

9	 Harvey (2005) coloca que, com o risco de expansão soviética e pressão dos traba-
lhadores por expansão de direitos, o Estado de Bem-Estar Social e a ascensão eco-
nômica dos trabalhadores dos países centrais foram possíveis graças à exportação 
da mais-valia aos continentes sob julgo do colonialismo (África) e das ditaduras 
militares (Américas).



Capítulo 8    	     187

socialistas no continente e no mundo. Um a um, cada país come-
çara a reproduzir a experiência neoliberal inaugurada no Chile 
ditatorial de Pinochet. Pautados pelas políticas orientadas pelo 
Fundo Monetário Internacional – FMI e Banco Mundial, sob 
liderança inconteste americana, os governos nacionais empre-
enderam ações de privatização de empresas públicas e recursos 
naturais, redução da burocracia estatal, flexibilização de direitos 
e desestímulo às forças produtivas nacionais diante de políticas 
de importação. 

Essa realidade tomou contornos específicos na Bolívia, 
pois, para além de se submeter a essas ações generalizadas no 
continente, contando com um precário desenvolvimento de suas 
forças produtivas, sob orientação dos Estados Unidos, desenca-
deou uma campanha permanente contra a folha de coca, a partir 
da justificativa do “combate” ao tráfico de drogas. 

Esse país andino sempre esteve dentre os sul-americanos 
de menor desenvolvimento das forças produtivas, sendo emi-
nentemente agrário e dependente da exploração de minérios e 
hidrocarbonetos. Em paralelo, detém um histórico de intensa ins-
tabilidade política: 

Una prueba de ello es que al año 1980 en Bolivia se 
produjeron 200 golpes de Estado en apenas 155 años de 
vida Republicana; lo que dio lugar a que en este perí-
odo de tiempo 74 Presidentes de la República hubiesen 
conducido al Estado, con un promedio de 2,09 años de 
duración en el mandato (SANTIVÁÑEZ, 2008, p.174).

A conjuntura10 inaugurada pela década de 1980, a partir 
das reformas da economia boliviana e do Estado, com Víctor Paz 
Estenssoro e reforçadas no governo de Sánchez de Lozada, conhe-

10	 Quanto à conjuntura, parte-se de Gramsci, que a enxerga numa relação dialética 
entre estrutura e política: “a conjuntura seria o conjunto das características ime-
diatas e transitórias da situação econômica e, por este conceito, seria então ne-
cessário entender as características mais fundamentais e permanentes da própria 
situação. Portanto, o estudo da conjuntura ligado mais estreitamente à política 



188    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

cido por Goni, radicalizaram a depreciação das condições mate-
riais de sua população:

Relocalização e fechamento de empresas, racionaliza-
ção do orçamento estatal, “livre” comércio, reforma 
tributária, desregulação, privatização, capitalização, 
flexibilização trabalhista, fomento às exportações e a lei 
Inra (que criou o Instituto Nacional de Reforma Agrária) 
centraram-se em prol da racionalidade empresarial, 
da taxa de lucro na gestão de força de trabalho, mer-
cadorias, dinheiro e terras. Entretanto, com o tempo, 
seus efeitos se fizeram sentir de maneira dramática nas 
condições de vida das comunidades (LINERA, 2010, p. 
262).

Esse novo cenário interno redefiniu a conformação das 
classes socais e da ação política, com a progressiva perda da den-
sidade e capacidade de mobilização dos sindicatos e da Central 
Operária Boliviana (COB) – devido às mudanças no setor produ-
tivo provocadas pelo neoliberalismo – por formas de unificação 
locais de caráter tradicional e de tipo territorial (LINERA, 2010): 
“a deterioração crescente da estrutura econômica tradicional da 
sociedade rural e urbana deu lugar a um fortalecimento dos laços 
comunitários como mecanismos de segurança primária e repro-
dução coletiva” (LINERA, 2008b, p. 59). 

O protagonismo dentre as forças subalternas desloca-se, 
pois, para o campo, especialmente em Cochabamba, no Chapare, 
“onde predominará um discurso de tipo camponês complemen-
tado com alguns componentes culturais indígenas” (LINERA, 
2008b, p. 57). Em paralelo às políticas neoliberais, os sucessi-
vos governos nas décadas de 1990 e início de 2000 empreende-
ram ações permanentes de combate e criminalização da coca e 
de seus produtores nessa região do país. Ocorre que tal região 

imediata, à ‘tática’ [e à agitação], ao passo que a ‘situação’ liga-se à ‘estratégia” e 
à propaganda etc.)” (GRAMSCI, 1932/2006, p. 439-440).



Capítulo 8    	     189

dispõe de condições geográficas e climáticas privilegiadas com-
paradas ao restante do território nacional, e por trás da questão 
da coca estava também instalada a disputa pela terra e a busca 
permanente da expulsão de cerca de 70 mil famílias camponesas. 

Diante das incursões do Estado boliviano, revelaram-se 
crescentes a consciência e organização popular camponesa, tam-
bém favorecidas por elementos subjetivos, como a capacidade de 
liderança de dirigentes como Evo Morales e Leonida Zurita. Os 
camponeses, organizados em sindicatos e federações, vinculadas 
a Confederación Sindical Única de Trabajadores Campesinos de 
Bolivia – CSUTCB, organizavam-se de maneira assembleísta, rea-
lizaram marchas até La Paz – sempre acompanhadas e reprimi-
das pelas forças estatais – e bloqueios de rodovias, relâmpagos e 
sucessivos ou não.

A luta camponesa em torno da terra, todavia, encontrava 
na folha da coca um elemento totalizante e unificador: de um 
lado, uma cultura milenar, de origem indígena, presente em todo 
o país11; de outro, uma imposição imperialista, que não apenas 
realizou treinamentos com as forças policiais nacionais como 
passou à ação direta repressiva e com saldo de mortes com o pas-
sar do tempo (MORALES, 2014).12 

Um conflito eminentemente corporativo e localizado, 
diante desses elementos objetivos e subjetivos, tomou dimensão 
política, totalizante e transbordou as fronteiras da luta particular 

11	 Por todo o país há o consumo da folha de coca in natura, guardadas em pequenos 
sacos plásticos, especialmente pelas camadas trabalhadoras. Todavia, dentre os 
setores médios e altos, também há tal consumo, porém, em geral, na forma de 
chá e industrializada ou medicação homeopática. Assim, os mineiros de Potosí 
a consomem para suportar as jornadas nas minas sem alimentação; os guias do 
Salar del Uyuni, os trabalhadores informais e operários em La Paz, e assim por 
diante.

12	 Aqui, não se trata apenas de determinado produto de notável consumo nacional; 
a coca representa uma cultura milenar dos povos indígenas da região e, para 
além, dispõe de propriedades que fazem frente às adversas condições climáticas 
e sociais: é benéfica contra dores de cabeça e falta de ar devido à altitude, neutra-
liza a fome, é indicada para reumatismo, dentre outras propriedades.



190    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

do camponês do Trópico: o camponês indígena ao longo de mais 
de uma década estará a frente da tentativa de conformação de um 
novo bloco histórico, em que as classes subalternas, ao se solida-
rizarem para com o Trópico, estavam reafirmando a história indí-
gena e confrontando diretamente o imperialismo e a intervenção 
americana, em um país fortemente marcado pela espoliação espa-
nhola e perda do território e acesso ao mar para o Chile:

[...] Mas, a partir do momento em que um grupo subal-
terno tornar-se realmente autônomo e hegemônico, sus-
citando um novo tipo de Estado, nasce concretamente 
a exigência de construir uma nova ordem intelectual e 
moral, isto é, um novo tipo de sociedade e, consequen-
temente, a exigência de elaborar os conceitos mais uni-
versais, as mais refinadas e decisivas armas ideológicas 
(GRAMSCI, 1932/2006, p. 225).

Com fins de extrapolar as demandas específicas e par-
ticulares, os camponeses começam o processo de organização 
política com fins de combinar a luta política à eleitoral. Assim, 
participam das eleições municipais de 1989 com a sigla empres-
tada Izquierda Unida e das nacionais em 1993 com a Eje de 
Convergencia Patriótica (MORALES, 2014).

Após essas experiências, deliberam, pois, pela criação de 
seu próprio instrumento político, em 1995, durante o I Congresso 
do Instrumento Político de Tierra y Territorio, em Santa Cruz:

El debate se centró en que mientras nosotros no seamos 
poder político, nunca se cumplirán las reivindicacio-
nes, nunca conseguiremos nada, seguiremos esperando 
como hace 500 años. Nosotros mismos debemos gober-
narnos, creando un instrumento político para los boli-
vianos (MORALES, 2014, p. 274).

Ressalte-se que a criação do instrumento perpassa, como 
se percebe pelo próprio nome do congresso, a questão da terra e 
território. Tendo como primeiro dirigente Juan de la Cruz Villca, 



Capítulo 8    	     191

que era secretário geral da COB à época, seu nome inicial foi 
Asamblea por la Soberanía de los Pueblos (ASP). No congresso 
da CSUTCB de 1996, o Movimiento Nacionalista Revolucionário 
– MNR e o Movimiento Bolivia Libre – MBL, que conformavam 
o bloco partidário de apoio ao governo neoliberal, buscaram der-
rubar a criação do Instrumento, sendo, todavia, sua criação ratifi-
cada pela maioria presente.

A luta camponesa e a formação do instrumento seguem 
incorporando plataformas, classes e setores sociais desconten-
tes com o neoliberalismo, atingindo seu cume com os episódios 
conhecidos como Guerra da Água (2000), o Impuestazo de Goni e 
a Guerra do Gás (setembro e outubro de 2003).

A Guerra da Água ocorreu em 2000, quando a população 
da cidade de Cochabamba, organizada de maneira comunitária, 
se sublevou contra a privatização da água e, com o apoio das enti-
dades do campo daquele Departamento, conseguiram expulsar a 
Empresa Aguas del Tunari. A privatização não afetava a região do 
Trópico (Morales, 2014), todavia, o levante popular contou com 
o apoio dos cocaleros e revelou-se momento de consolidação da 
aliança campo-cidade. Em 2003, Goni implementa a majoração 
de impostos conhecida como El Impuestazo, quando trabalhado-
res urbanos se revoltam e, no enfrentamento com as forças repres-
sivas, 33 pessoas são assassinadas. No mesmo ano, em outubro, 
o Governo anunciou que o gás do departamento de Tarija seria 
exportado por um consórcio internacional, o Pacific LNG, para os 
Estados Unidos e por território13. A partir da organização comu-
nitária e territorial, a cidade de El Alto14 se subleva e, em uma 

13	 Some-se a essa postura de reviver políticas neoliberais numa década de rechaço 
popular a essa via, à insatisfação histórica dos bolivianos em relação aos chilenos 
em função da perda de seu território e acesso ao mar, e a condição do presidente 
da República, que mal falava castelhano, devido ao inglês em seu “sotaque”.

14	 Cidade conurbada com La Paz, acima desta, com mais de um milhão de habitan-
tes, vários devido ao êxodo rural, majoritariamente de setores subalternos.



192    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

semana, 63 pessoas são assassinadas pelas forças estatais, culmi-
nando com a fuga do presidente Goni.15 

Cria-se, então, o Estado Mayor del Pueblo: 

frente campesino y obrero, con las seis Federaciones 
de Productores de Coca del Trópico, la CSUTCB, la 
Confederación Sindical de Colonizadores de Bolívia, 
las federaciones de fabriles, mineros y otras organiza-
ciones sociales y sindicales del país (MORALES, 2014, 
p. 328). 

Adicione-se a tais processos políticos a expulsão de Evo 
Morales do parlamento boliviano, em 2002, e a fala pública do 
embaixador americano às vésperas da seguinte eleição presiden-
cial de que sua vitória importaria em respostas econômicas e 
políticas por parte do governo dos Estados Unidos.

A instabilidade política foi tamanha que setores da 
esquerda ventilaram a possibilidade de tomada do poder por 
parte de Evo, não aceita por este: “[…] me acuerdo lo que me dijo 
Fidel Castro antes de que sea presidente. ‘No hagan lo que yo he 
hecho, hagan lo que está haciendo Hugo Chávez, la revolución 
se hace con el pueblo, se hace en democracia. Estamos en otros 
tiempos” (MORALES, 2014, p. 333).

Logo após, em 2004, o MAS-IPSP se torna a maior força 
política do país (sessenta prefeituras e 25% dos parlamenta-
res municipais) e, em 2005, Evo Morales é eleito presidente da 
República, com a plataforma:

recuperar los recursos económicos que se van del país, 
debido a la privatización y capitalización, defender la 
producción, la cultura, la hoja de coca. También hemos 

15	 O ex-presidente fugiu de La Paz, por meio de helicóptero, durante os conflitos 
e as dezenas de mortes na Guerra do Gás. Abrigou-se nos Estados Unidos, onde 
profere palestras sobre a Bolívia. Vários movimentos sociais, todavia, reivindi-
cam que ele seja julgado por crime contra a humanidade. O Estado boliviano 
requisitou sua extradição, a qual foi negada pelo governo americano.



Capítulo 8    	     193

condenado la corrupción, el racismo, la descarada 
injerencia de los Estados Unidos, la falta de soberanía, 
el neoliberalismo […] también el pleito de Asamblea 
Constituyente (MORALES, 2014, p. 315).

Entre 2006 e 2009 ocorrerá o processo da Constituinte, 
com intensa participação popular, dos setores camponeses, ope-
rários e movimentos sociais. Após aprovação mediante referendo, 
a nova Constituição proclama um novo Estado Plurinacional da 
Bolívia. Para Moldiz (2009), consubstancia-se a perda da lide-
rança ideológica, moral e intelectual do bloco imperial-burguês-
-colonial da República ao neoliberalismo, em desfavor do bloco 
nacional-popular-indígena. 

Essa busca pela consolidação da hegemonia deste 
novo bloco histórico e ordem intelectual e moral (GRAMSCI, 
1932/2006), revela-se, simbolicamente, nas imagens de Tupak 
Katari e Ernesto Che Guevara, reivindicadas pela CSUTCB, COB, 
demais movimentos sociais, bem como pelo próprio governo16.

Essa realidade foi facilitada pelo histórico elo unificador 
indígena, em contraposição a uma desmedida ação imperialista, 
bem como da dificuldade em se garantir a hegemonia do modo 
capitalista de produção e da democracia representativa:

A democracia liberal [...] é um modo democrático de 
constituição da cidadania correspondente a sociedades 
que passaram por processos de individuação modernos 
que erodiram as fidelidades normativas e os regimes 
de agregação de tipo tradicional (parentesco, comuni-
tárias etc.). Isso, geralmente, sucede nos países que se 
integraram de forma majoritária e dominante a proces-
sos econômicos industriais substitutivos de economias 
camponesas, artesanais ou comunitárias que sustentam 

16	 No ato do Primeiro de Maio, por exemplo, em que a grande maioria dos movi-
mentos sociais e organizações convocou uma marcha em conjunto com o presi-
dente do Estado Plurinacional, eram recorrentes a evocação de ambos, por parte 
das entidades e do governo (VALENÇA, 2014).



194    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

materialmente a existência de modos normativos de 
constituição da agregação social. Na Bolívia, a eco-
nomia apresenta uma heterogeneidade tal que ape-
nas 20% pode ser qualificado de mercantil-industrial 
moderno, enquanto o resto está constituído por siste-
mas técnico-processuais tradicionais, semimercantis, 
ancorados em uma forte presença dos sistemas gremiais 
e comunitários na organização dos processos produti-
vos. Daí que as formas de filiação corporativa, gremial e 
comunitária se apresentem como sistemas de constitui-
ção de sujeitos coletivos majoritariamente praticados 
nas cidades e zonas agrárias como modos de filiação 
social, de resolução de conflitos, de mediação e auto-
-representação política (LINERA, 2008a, p. 64). 

Há, pois, uma conjuntura distinta das anteriores enfrenta-
das pelas esquerdas no continente, tendo uma parcial aproxima-
ção com a experiência da Unidade Popular no Chile de Allende. 
A nova Constituição é reivindicada pelas classes subalternas, 
estabelece mecanismos de democracia participativa superando a 
democracia representativa, o mandato revogatório e a obrigatorie-
dade de prestação pública de contas por parte de gestores, a plu-
rinacionalidade e multiculturalidade, cuja principal expressão é 
a quebra do castelhano como idioma nacional e o direito a ser 
atendido nos órgãos públicos em quéchua ou aimará, reconhe-
ceu a Justiça Indígena e alterou o sistema de justiça, bem como a 
diversidade de propriedades da terra e dos meios de produção. 

O governo tomou medidas com as quais pode-se caracte-
rizá-lo como democrático-popular com intento socialista: majo-
rou o salário mínimo de 400 para 1440 bolivianos, decretou o 
14º salário obrigatório para setor público e privado em anos de 
crescimento econômico; nacionalizou os hidrocarbonetos, criou 
uma rede estatal de comunicação17, propôs a reformulação das 

17	 O jornal diário Cambio, disponível impresso e no sítio www.cambio.bo; a rede 
pública de TV.



Capítulo 8    	     195

diretrizes educacionais, estatizou ou criou estatais em setores 
estratégicos: aeroportos, aviação, telecomunicações, mineração, 
cimento, computação, dentre outros.

Por fim, ressalte-se que

Hoje o vigoroso movimento social e político indígena 
não tem como contraparte uma ampla produção intelec-
tual e cultural marxista. O antigo marxismo de Estado 
não é significativo nem política nem intelectualmente 
e o novo marxismo crítico provém de uma nova geração 
intelectual, tem uma reduzida e círculos de produção 
ainda limitados (LINERA, 2008b, p. 61).

Por outro lado, há um campo aberto à (necessária) refle-
xão marxista: como fortalecer o processo de liderança político 
e moral desse novo bloco histórico? Quais devem ser sua com-
posição e programa político, de maneira que aprofunde os pro-
cessos de mudança e, ao mesmo tempo, não importem em uma 
reação ditatorial por parte das burguesias e forças armadas como 
em toda nossa história do século XX? Qual a natureza dessa 
Constituição e do Direito neste específico momento histórico, em 
que ele não representa apenas o reflexo das condições materiais 
de reprodução social, mas também contribui no processo de dis-
puta hegemônica por parte das classes subalternas? Como desen-
volver a precária situação das forças produtivas sem fortalecer, 
todavia, politicamente a burguesia detentora dos meios privados 
de produção?

Não se encerra, pois, a diversidade de problematizações 
possíveis, nos campos estruturais e superestruturais. 

Considerações finais

A história do continente latino-americano é impossível de 
ser apartada do marxismo. Este, filosofia da práxis elaborada e 
desenvolvida no contexto da modernidade e da exploração de 
classe, a partir de uma pretensa igualdade possibilitadora da 



196    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

venda da força de trabalho, forneceu ferramentas e orientou lutas 
políticas em um continente que se destaca pela histórica suble-
vação de suas classes subalternas mesmo antes de sua chegada18. 

Consolidando-se enquanto teoria no início do século XX, 
o marxismo no continente não escapou ao dogmatismo stalinista: 
a América Latina era vista como pré-capitalista; sua burguesia 
nacional como aliada para uma necessária revolução democrá-
tico-nacional, bem como seus camponeses seriam “pequenos bur-
gueses” em semelhança ao cenário traçado por Marx em 18 de 
Brumário (LÖWY, 1999). Sua oposição trotskista tampouco deu 
a devida atenção à categoria mediação, com persistência advo-
gando a tese da revolução permanente, independente da correla-
ção de forças existentes em cada realidade nacional. 

Na segunda metade do século XX, as obras de Gramsci 
ganham maior inserção no continente, em uma conjuntura de 
transição democrática, assim como uma visão da natureza da 
revolução como democrático-popular e socialista, donde ascen-
sões de esquerdas pela via democrática combinariam lutas polí-
tica e institucional, com medidas democratizantes e, em paralelo, 
que apontassem ao socialismo.

As décadas de 1980 e 1990 levam todos os países da 
região, mais cedo ou mais tarde, a se subjugarem a políticas neo-
liberais. As respostas populares foram distintas, de acordo com 
cada realidade nacional, bem como a correlação de forças em 
cada país. De qualquer maneira, desde a ascensão de Chávez em 
1988 na Venezuela, o continente – ao contrário do resto do globo 
– vivenciou uma ascensão das esquerdas, através de processos 
eleitorais. Destes, destacam-se Venezuela, Equador e Bolívia, 
tanto por seus processos políticos revelarem a luta de classes de 
maneira mais franca quanto por redundarem em novos processos 
constitucionais.

18	 Como exemplo, lembremos da Revolução Haitiana de 1791 (JAMES, 2004) e da 
história de luta em Cuba (BARSOTTI; FERRARI, 1998).



Capítulo 8    	     197

E, dentre eles, sobressai-se a Bolívia: ali, donde as clas-
ses burguesas nunca conseguiram uma plena liderança política e 
moral sobre o conjunto da sociedade, tendo em vista o frágil desen-
volvimento das forças produtivas e suas correspondentes insti-
tuições e a preservação dos elementos comunitários indígenas, 
duas décadas de luta política sob liderança camponesa acabaram 
por unificar diversos setores das classes subalternas, resultando 
em recorrentes crises de hegemonia e a posterior derrubada do 
ideário ocidental-burguês. Perante essa nova conjuntura, tanto 
o multiculturalismo quanto o marxismo dogmático revelam-se 
insuficientes para a compreensão de tais processos, bem como, 
para sua consolidação e aprofundamento. Aquele, porque vê ape-
nas o aspecto indígena como algo idealizado e de possível con-
vivência com outras perspectivas, como os valores neoliberais; 
todavia, como abordado, há uma íntima vinculação do indígena 
com as condições materiais de reprodução social, sendo aquele 
um elemento unificador dentre as classes subalternas. De outro 
lado, o marxismo dogmático revela-se insuficiente ao importar 
categorias das obras marxianas sem a devida mediação, tendo his-
toricamente subestimado o potencial revolucionário da questão 
agrária19, bem como suas potencialidades comunitárias (LINERA, 
2008b) da sociedade indígeno-camponesas. 

A derrubada de vários presidentes e governos neoliberais 
pela força das ruas e da organização popular, a eleição de Evo 
Morales e promulgação da nova Constituição de 2009 abrem ques-
tões em sentidos diversos para a reflexão e ação política marxista. 

19	 Barsotti e Ferrari (1998, p. 131) ressaltam os elementos agrários das revoluções 
socialistas do século XX e as dificuldades advindas do ínfimo desenvolvimento 
das forças produtivas: “[…] das revoluções deste século. Autoproclamadas pro-
letárias revelaram-se desde logo e ao longo de seu curso histórico o predomínio 
de elementos agrários, contrariamente ao que Marx e Engels consideravam o seu 
solo fértil. Foram tentativas estranguladas pelo atraso histórico de construção 
socialista a partir dos elos débeis do capitalismo, que acabaram produzindo o es-
talinismo, deformação teórico-prática do pensamento e da perspectiva marxiana 
do nosso século”.



198    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Sem dúvidas, ao nos debruçarmos de maneira concreta sobre a 
realidade concreta, essa é uma das experiências, neste incipiente 
século XXI, mais originais e consistentes no globo e que demanda 
muita reflexão e prática política para seu aprofundamento. Ao 
contrário do dito há duas décadas, a história não acabou e a teoria 
política que mais tem a contribuir para com ela continua sendo a 
filosofia da práxis. 

Referências

BARSOTTI, P.; FERRARI, T. A propósito de Cuba e da revolução. In: 

BARSOTTI, Paulo; PERICÁS, Luiz Bernardo. América Latina: 

história, ideias e revolução. São Paulo: Xamã, 1998. p. 131-150.

BEER, M. História do socialismo e das lutas sociais. São Paulo: Expressão 

Popular, 2006.

COUTINHO, C. N. Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político. 

3. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 

GRAMSCI, A. Caderno 12. In: ______. Cadernos do Cárcere. (Volume I). 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. (Texto original escrito 

em 1932)

GRAMSCI, A. Caderno 6. In: ______. Cadernos do Cárcere. (Volume II). 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. (Texto original escrito 

em 1930-1932)

HARVEY, D. A produção capitalista do espaço. São Paulo: Annablume, 

2005.

HOBSBAWM, E. Como mudar o mundo: Marx e o marxismo, 1840-2011. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2011.

JAMES, C. L. R. Os jacobinos negros: Toussaint L’Ouverture e a Revolução 

de São Domingos. São Paulo: Boitempo, 2004.



Capítulo 8    	     199

LENIN, V. I. As três fontes. São Paulo: Expressão Popular, 2006. (Escrito 

em 1913).

LINERA, Álvaro Garcia. A dimensão multicivilizatória da comunidade 

política. In: SADER, Emir. Cadernos de pensamento crítico latino-

americano. São Paulo: Expressão Popular, CLACSO, 2008a. p. 

63-68.

LINERA, Álvaro Garcia. Indianismo e marxismo: o desencontro de duas 

razões revolucionárias. In: SADER, Emir. Cadernos de pensamento 

crítico latino-americano. São Paulo: Expressão Popular, CLACSO, 

2008b. p. 41-62.

LINERA, A. G. A Potência Plebeia: ação coletiva e identidades indígenas, 

operárias e populares na Bolívia. São Paulo: Boitempo, 2010.

LÖWY, M. (Org). O marxismo na América Latina: Uma antologia de 

1909 aos dias atuais. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 1999. 

MARIÁTEGUI, J. C. Sete ensaios de interpretação da realidade peruana. 
São Paulo: Expressão Popular, 2010. (Texto original publicado em 

1928).

MARX, K. Para a questão judaica. São Paulo: Expressão Popular, 2009. 

(Texto original publicado em 1843).

MARX, K. Guerra Civil na França. São Paulo: Boitempo, 2011. (Texto 

original publicado em 1871).

MARX, K. Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 

2013. (Texto original publicado em 1843).

MARX, K. Crítica da filosofia do Direito de Hegel – Introdução. In: ______. 

Crítica da filosofia do direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 

2013. p. 145-157 (Texto original publicado em 1844).



200    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

MARX, K. Teorias da mais-valia. São Paulo: Civilização Brasiliense, 

1980. (Texto original publicado em 1905).

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 1). São Paulo: 

Boitempo, 2013 (Texto original publicado em 1867). 

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 2). São Paulo: 

Boitempo, 2014 (Texto original publicado em 1885). 

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 3). São Paulo: 

Civilização Brasiliense, 2008. (Texto original publicado em 1894).

MOLDIZ, Hugo. Bolivia en los tiempos de Evo: claves para entender el 

proceso boliviano. México D.F.: Ocean Sur, 2009.

MORALES, E. Mi vida: de Orinoca al Palacio Quemado. La Paz: Artes 

Graficas Sagitario, 2014.

POMAR, V. Las diferentes estrategias de las izquierdas latinoamericanas. 

In: POMAR, Valter. Notas sobre a política internacional do PT. 

São Paulo: Partido dos Trabalhadores, 2013. p. 24-47

SANTIVÁÑEZ, J. A. R. La evolución politíco-institucional em Bolivia 

entre 1975 a 2005. Revista Estudios constitucionales, v. 6, n. 8, p. 

173-210, 2008.

VALENÇA, D. A. Bolívia: crise de Estado, disputa hegemônica e 

ressignificação democrática. In: VAL, Eduardo. Manuel.; 

Bello, Enzo. (Org.). O pensamento pós e descolonial no novo 
constitucionalismo latino-americano. Caxias do Sul: EDUCS, 

2014. p. 87-102



Capítulo 9

A era das rebeliões e os 
desafios do marxismo1

Ricardo Antunes

Discutir Marx, hoje, no século XXI, é um empreendimento 
absolutamente fundamental. Antes de tudo, é preciso fazer 

uma nota de repúdio. Há cinquenta anos, uma ditadura militar 
feroz torturou, prendeu e matou meninos e meninas, uma vio-
lência brutal. Nós estamos vendo agora, com os resultados das 
investigações realizadas, um nível pavoroso de torturas: abertura 
dos cadáveres, eliminação de dedos, extração de dentes, tudo 
para poder esconder os corpos dos meninos e meninas, homens e 
mulheres, que foram brutalmente assassinados. 

Mesmo diante dessas constatações, ainda ouvimos lacaios 
da ditadura defendendo-a, afirmando que ela foi semelhante a 
alguns governos de esquerda. Contudo, não conheço nenhum caso 
na esquerda de um militar preso em combate, que tivera arran-
cado seus dedos, seus olhos, suas vísceras, estupradas as suas 
mulheres – nenhum caso. A mentira foi de tal envergadura que a 
ditadura de 1964, essa contrarrevolução burguesa (para lembrar 
Florestan Fernandes, a quem modestamente homenageio), dita-
torial e autocrática se autodenominou como revolução. A men-
tira prosseguiu quando ela se autodatou 31 de março, começando 

1	 Transcrição da conferência de encerramento do I Seminário Marx Hoje: pesquisa 
e transformação social.



202    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

como uma fraude, já que o golpe ocorreu em 1º de abril, dia da 
mentira (FERNANDES, 1975). 

É vital que a juventude não esqueça esse fato e resista na 
luta. As nossas classes dominantes são perversas, tentam apagar 
a ditadura para acreditarmos que se passou algo “positivo” no 
Brasil durante esse período. O único jeito de impedir esse empre-
endimento é a organização popular. Se não houver organização 
social, popular, dos trabalhadores, das trabalhadoras, dos estu-
dantes, dos trabalhadores rurais, dos camponeses, ela volta sob 
uma forma mais brutal ou em formas mais abrandadas. 

Esse foi um dos períodos mais nefastos e tenebrosos do 
nosso país, com uma das mais boçais ditaduras da história bra-
sileira. Ela serviu de modelo para toda a América Latina, inspi-
rando a ditadura chilena de Pinochet, bem como a da Argentina. 
Portanto, é importante que nos lembremos desse momento tene-
broso da história do país pra que ele nunca mais aconteça.

Quando vocês me convidaram para fazer essa palestra, eu 
pensei em propor como um marxista olha o mundo atual e quais 
desafios esse mundo atual nos oferece. Obviamente que apresen-
tarei a minha leitura e não tenho a menor intenção de afirmar que 
essa análise é a verdadeira, mas que, depois de mais de 41 anos 
lendo Marx, eu possa contribuir com uma pequena investida con-
tra a muralha do capital.

A primeira ideia que eu queria apresentar a vocês é que 
desde 1968 – com os levantes em Paris e na Europa, a invasão da 
Tchecoslováquia, as greves no Brasil, o massacre no México e as 
greves do outono quente na Itália, com o Cordobazo argentino em 
1969, nós adentramos em uma era de contrarrevolução burguesa 
de amplitude global (para lembrar também Octavio Ianni). Uma 
contrarrevolução burguesa poderosa, cujo objetivo primeiro foi 
destruir tudo que havia de organização da classe trabalhadora, da 
classe operária, do movimento socialista, de esquerda e antica-
pitalista. Essa reação foi a resposta às lutas empreendidas pelos 



Capítulo 9    	     203

polos mais avançados do movimento operário europeu, em 1968, 
que disputavam o controle social da produção. 

Essa contrarrevolução burguesa teve como consequência: 
a) a barbárie neoliberal, a qual está vigente, dominante e forte até 
hoje; e b) a reestruturação produtiva do capital em escala mun-
dial que alterou, em muitos elementos, o mundo maquínico do 
capital. Sobre o segundo aspecto, é importante notar que o capita-
lismo se mantém, mas o seu modo de operar se modificou, como, 
por exemplo, o desenho da fábrica. No meu tempo de jovem, nos 
anos 1970, uma fábrica era considerada forte se ela tinha 10, 30, 
40, 50 mil operários – a Volkswagen do Brasil chegou a ter 44 mil 
operários. Hoje é considerada uma empresa moderna aquela que 
tem o número mais reduzido de operários e é altamente produ-
tiva, que terceiriza sua produção e implementa e pratica a explo-
ração intensificada (ANTUNES, 2006; 2013). 

Isso teve um forte impacto na classe operária, princi-
palmente no contexto de financeirização do capital, no qual o 
mundo do capitalismo tem no saque e na exploração do capital 
financeiro o seu núcleo central hegemônico. Faço uma ressalva 
de que o capital financeiro não é só o capital fictício que circula 
e roda nas especulações e nos saques: o capital fictício é uma 
parte do capital financeiro. Mas o capital financeiro é a fusão do 
capital bancário com o capital industrial, como nos ensinaram 
Lenin, Hilferding, Rosa Luxemburgo. Portanto, não é por acaso 
que o capital financeiro controla grande parte do capital produ-
tivo. Quando compramos um produto financiado, estamos, na 
verdade, oferecendo um duplo ganho para a burguesia proprietá-
ria: na compra e no financiamento.

 É por isso que, na lógica do capital financeiro, o saque, 
a exploração, a intensificação do uso da força de trabalho têm 
que ser levados ao limite. Como consequência, temos hoje em dia 
uma classe trabalhadora que sofre os padecimentos, constrangi-
mentos e níveis de exploração na intensidade que estamos vendo 
no cenário global. 



204    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Dentro desse contexto, eu entro na segunda ideia. Depois 
de quarenta anos, de 1968 a 2008, da contrarrevolução burguesa 
de amplitude global, emergem com maior força diversos momen-
tos de lutas sociais em todo o mundo. Para nós marxistas, este é 
o primeiro desafio: entender que há uma nova era da luta de clas-
ses diferente da que existia nos anos 1950, 1940 e 1930. Se Marx 
estivesse nos dias atuais, ele estaria respondendo ao mundo atual 
com as respostas do século XIX. Por isso é risível, se não fosse 
trágico, que muitas universidades estão abandonando o estudo de 
Marx. É triste, é trágico e é compreensível: porque se deixarmos, 
a universidade se curvará a todos os imperativos do mercado e, 
para o mercado, não é uma medida produtiva ler, discutir, refletir 
e estudar Marx. Nós temos que resistir. 

Podemos dizer que adentramos em uma nova era de lutas 
em escala global, porque se olharmos o mundo na última década e 
meia, mais recentemente nos últimos cinco anos, veremos Grécia, 
Itália, França, Inglaterra, Portugal, EUA em explosão social – para 
começar com os países do Norte. Essas lutas, nesses países, pos-
suem, por certo, um conteúdo muito heterogêneo, polissêmico, 
diferenciado, mas que ainda expressam claras conexões, entre os 
temas do trabalho, da vida, da mercadorização do mundo, do des-
moronamento e destroçamento das cidades, da precarização do 
desemprego e da destruição ambiental. 

Como outro desafio, é necessário que estudemos as ditas 
transversalidades existentes nessas lutas entre classe, gênero, 
geração, etnia, sexualidade, natureza, propriedade, emancipa-
ção: foram importantes no século XIX e são absolutamente cen-
trais no século XXI.

Se a crise estrutural do capital vem ampliando, signifi-
cativamente, as diversas formas de precarização do trabalho e 
intensificando o emprego em escala global, o cenário mundial 
que se descortina é o das mundializações das lutas sociais. Assim 
como o capital ampliou e intensificou o seu processo de mundia-
lização, as lutas sociais, operárias, assumem cada vez mais uma 



Capítulo 9    	     205

dimensão mundial, de tal modo que, no limite, não conseguimos 
mais derrotar o capital só pensando em lutas no âmbito nacional. 

Aliás, isso não é uma descoberta nossa: quem leu com 
atenção o Manifesto do Partido Comunista de 1848, Marx e 
Engels diziam que a marca mais positiva do capitalismo naquele 
período foi que ele criou o mercado mundial e, consequente-
mente, criou o proletariado mundial, a classe dos trabalhadores 
em escala ampliada. E agora, nos inícios do século XXI, as coisas 
estão esquentando em todos os rincões do mundo. 

Foi certamente Mészáros2 quem mostrou – e neste ponto 
atualizou Marx e Rosa Luxemburgo – que esse sistema produ-
tivo capitalista só pode crescer destruindo. Então, ao invés do 
que o Schumpeter chamou de destruição produtiva (seria preciso 
destruir para que o capitalismo continue construindo), Mészáros 
afirma o contrário: a lógica do capital é atrelada à destruição da 
natureza – e eu acrescentaria da força de trabalho – em uma pro-
porção e em uma quantidade inimaginável. Trata-se, como enfa-
tiza Mészáros, de uma Produção Destrutiva (MÉSZÁROS, 2002).

Para descrever esse novo ciclo mundial de lutas de classes 
eu vou começar com o norte do mundo. Para não voltar muito 
no tempo, nós podemos recordar, por exemplo, das explosões 
ocorridas na França em 2005, com um enorme contingente de 
imigrantes, trabalhadores pobres, san papier (sem documentos), 
e a destruição de milhares de carros, símbolo da sociedade capi-
talista. Ainda que os números não sejam exatos – acessei alguns 
artigos franceses que noticiavam a queima de milhares de carros 
–, é considerável o impacto que eles podem causar, ainda mais 

2	 É importante render homenagens à István Mészáros. o marxista que, desde o fim 
da década de 1960, vem se dedicado a mergulhar na lógica destrutiva do sistema 
de metabolismo social do capital; a François Chesnais (1996) (que nos ajudou a 
compreender o capitalismo financeiro e a sua forma imperialista); a Robert Kurz 
(1992) (que não era marxista, mas era profundamente influenciado pela crítica 
da economia política de Marx e também mostra o caráter destrutivo do sistema 
produtor de mercadoria e ainda David Harvey (1993), que vem tentando entender 
as formas da exploração e imperialismo hoje.



206    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

que esse processo começou na periferia e se expandiu até os 
pátios da Peugeot e da Renault. 

No ano seguinte, em 2006, houve as manifestações dos 
estudantes e trabalhadores na luta contra o primeiro emprego: 
os primeiros defendiam a não aderência à política do primeiro 
emprego, por considerarem que, de partida, entrariam precariza-
dos no mercado de trabalho; os últimos alegavam que essas medi-
das, sendo aplicados agora aos estudantes, logo se estenderiam 
aos demais trabalhadores.

Na Grécia, ocorreram várias manifestações repudiando o 
Banco Central Europeu e o Fundo Monetário Internacional, que 
agem em benefícios sempre das grandes corporações financeiras. 
São de 400 a 600 transnacionais que dominam o mundo hoje e 
algumas poucas (mas enormes, apesar da redundância) corpora-
ções financeiras globais dominam o Banco Mundial, o governo 
norte-americano, o europeu e o dos países asiáticos como Japão 
etc. E que querem aumentar ainda mais a exploração e o vilipen-
dio sobre a classe trabalhadora. Se eu pudesse fazer uma com-
paração filosófica aqui, ao pensar as rebeliões na Grécia nesses 
últimos anos todos, eu poderia dizer que é a polis moderna grega 
presenciando a nova rebelião do coro. 

Depois vieram as revoltas do mundo árabe. Cansados 
do binômio ditadura-pauperismo, a Tunísia iniciou as eras das 
rebeliões que se estenderam e se estendem até os dias atuais. 
A Tunísia foi o primeiro país a desencadear os levantes desse 
mundo árabe. Os ventos rapidamente sopraram para o Egito e as 
manifestações plebiscitárias diuturnas de outubro na Praça Tahrir, 
conectadas pelas redes sociais, exigiam dignidade, liberdade e 
melhores condições de vida. Se no início lutavam pelo fim da 
ditadura Mubarak, o que nós vemos é a contrarrevolução egípcia: 
o exército tomou o poder no Egito – exército controlado, funda-
mentalmente, com recursos norte-americanos. Recentemente, o 
tribunal egípcio condenou à morte 500 militantes, uma aberração 
jurídico-política completa. Talvez nós pudéssemos dizer, então, 



Capítulo 9    	     207

que estamos na era das rebeliões (mas também, infelizmente, das 
contrarrevoluções). 

Em Portugal, essas lutas tornaram-se emblemáticas. Em 
março de 2011, explodiu o descontentamento da Geração à 
Rasca, dos imigrantes, dos desempregados e desempregadas, dos 
precarizados e precarizadas, expressando o monumental descon-
tentamento. O movimento dos precários e precárias inflexíveis 
oferece uma boa sintomatologia do quadro das lutas sociais em 
Portugal. Eles dizem:

Somos precários e precárias3 no emprego e na vida, 
trabalhamos sem contrato ou com contratos a prazos 
muito curtos. Somos operadores de call centers, esta-
giários, desempregados, imigrantes, intermitentes, 
trabalhadores e estudantes. Não entramos nas esta-
tísticas. Não temos férias. Não podemos engravidar, 
nem ficar doente. Direito à greve? Nem em sonho. 
Flexissegurança4: o flexi é para nós; a segurança para 
os patrões. Estamos na sombra, mas não calados. Com 
a mesma força que nos atacam os patrões, nos esconde-
mos e reinventamos a luta. Afinal, somos muito mais 
do que eles. Precários e precárias sim, mas inflexíveis 
(PRECÁRI@S INFLEXÍVEIS, s/d).

Poucos dias depois dessa manifestação, ocorreu outra, 
convocada pela CGT Portuguesa (que é a principal Central Geral 
de Trabalhadores de Portugal) e pelos sindicatos (que têm ligeira 
presença majoritária dos partidos comunistas). Eles estavam 
lutando contra a deterioração dos seus direitos, pois também a 
classe trabalhadora herdeira do taylorismo e do fordismo viven-
cia um monumental processo de corrosão tanto em Portugal, 

3	 Temos uma questão vital aqui: o mundo do trabalho é composto por homens e 
mulheres.

4	 É uma palavra que aparece muito no mundo europeu, principalmente nos países 
escandinavos. Originalmente indicaria a demanda do capital por flexibilidade e 
do trabalhador, por segurança.



208    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

como na Espanha, Itália, Alemanha, Inglaterra, EUA e Japão – 
para pegar os países não só da Europa, mas do Norte do mundo. 
Abro um parêntese para ressaltar que precisamos tomar cuidado 
na compreensão de que a era das rebeliões não é igual à era das 
revoluções, embora a passagem de uma para a outra é por vezes 
de difícil percepção. 

Aqui emerge outro desafio importante para o marxismo. 
Os dois polos mais visíveis e importantes da classe trabalhadora 
– seja em Portugal, Inglaterra, Itália, Espanha ou França – estão se 
manifestando nessas lutas que citei anteriormente. Os mais pre-
carizados, mais jovens – que alguns autores europeus chamam de 
“precariado”5 –, já nasceram sob o signo da completa barbárie: 
lutam para conquistar direitos básicos no trabalho, mais apro-
ximado à primeira fase da luta operária na época da Revolução 
Industrial. Eles assinam apenas um termo – é o informal, segundo 
nossa nomenclatura – e fazem um trabalho pontual, sem perspec-
tiva de continuidade. Esse polo luta, então, para sair do patamar 
mais rebaixado em que se encontram. Os que já tinham con-
quistado direitos, o operário herdeiro da era taylorista-fordista, 
do Welfare State, o proletariado do passado, que é geracional-
mente mais velho, ele luta para impedir o seu desmoronamento 
e corrosão.

Para mim, não são duas classes, como pensam muitos 
europeus, isso é um equívoco: a classe trabalhadora e o preca-
riado. Para nós, do Sul do mundo, trata-se de uma única classe 
trabalhadora, em seus distintos e diversos segmentos. A nossa 
classe trabalhadora sempre viveu majoritariamente na condi-
ção do precariado e nesse sentido ela se diferencia da classe 
trabalhadora dos países do Welfare State. O filme As Neves do 
Kilimanjaro retrata muito bem essa situação: é um operário da 
geração antiga que juntou dinheiro pra fazer a viagem com a 

5	 Mas prefiro chamar de a nova jovem classe trabalhadora precarizada. Ver o estu-
do crítico de Braga (2013).



Capítulo 9    	     209

mulher e é assaltado por um proletariado precarizado mais novo. 
Assim, a obra trata desse conflito intraclasse, na qual o “jovem 
proletário” enxerga no “velho proletário” um inimigo, enquanto 
que o último assume o primeiro, inicialmente, como um “ladrão” 
que rouba para sobreviver. 

Exemplos de outra dialética, esses dois polos fundamen-
tais da mesma classe que-vive-do-trabalho, em sua aparente 
contradição, tem o seu futuro atado e, irremediavelmente, insepa-
rável. Em suas lutas, os primeiros – do jovem proletariado aparen-
temente desorganizado – querem o fim da precarização completa 
que os avassala e sonham com um mundo melhor, sem integrar 
os ideais socialistas. O segundo polo, os chamados trabalhadores 
organizados, querem evitar a sua degradação completa e recusam 
a sua conversão em novos precarizados no mundo.

Como a lógica destrutiva do capital é múltipla em sua 
aparência, mas una em sua essência, se esses polos vitais da 
classe trabalhadora não se conectarem sólida e organicamente, a 
tragédia os atará pela maior precarização e pela completa desu-
manização. Por outro caminho, se souberem compor os laços de 
solidariedade (no sentido de pertencimento) e a consciência de 
classe, compreender seu novo modo de ser e conjugar suas ações, 
eles poderão, mais do que qualquer outra força social, demolir o 
sistema de metabolismo social do capital por serem eles a classe 
trabalhadora de hoje. É nesse ponto que reside a centralidade do 
trabalho das lutas sociais atuais. 

Além da rebeldia nascente, em Portugal, nós presenciamos 
também outro levante importante nesses últimos cinco anos: os 
indignados na Espanha. Em 2014, segundo dados da Eurostat, era 
cerca de 60% o índice de desemprego para jovens de 18 a 24 anos 
na Espanha. Um jovem graduado e pós-graduado na Espanha tem 
60% de possibilidade de estar desempregado e 40% de encontrar 
um emprego precário. É um novo precarizado pós-graduado sem 
trabalho. O jovem estudante olha para os seus pais, ambos for-
mados e acima de 40 anos e estão desempregados; diante dessa 



210    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

situação julgam que hoje não adianta nem estudar, nem traba-
lhar – contrariando a falácia de que qualificação leva a emprego, 
defendida aqui no Brasil. 

Depois foi a vez de a Inglaterra rebelar-se em um levante 
que se iniciou depois de um negro taxista, trabalhador, ter sido 
assassinado pela polícia. Os jovens pobres, desempregados, 
negros, imigrantes em Tottenham e Brixton se revoltaram e em 
poucos dias os levantes atingiram Manchester, Liverpool, as cida-
des industriais da Inglaterra e chegaram ao Reino Unido. Retrata 
essa situação a fala de um trabalhador negro entrevistado pela 
televisão inglesa que, diante da pergunta do que ele achava acerca 
da “violência” das manifestações, respondeu estar havendo uma 
revolta popular. Contextualizando essa revolta da população 
negra, trabalhadora, de imigrantes, Tariq Ali (2011) mostrou, em 
pesquisa, o contingente enorme de negros e imigrantes que mor-
reram no percurso, nos veículos policiais, ao sair do local onde 
foram abordados até as delegacias, nos últimos dez anos. Morrem 
muito mais negros e imigrantes do que brancos, aflorando as cone-
xões entre classe e etnia. Em suas palavras: “A juventude negra 
desempregada ou semi-empregada em Tottenham e Hackney, 
Enfield e Brixton, sabe bem que o sistema está contra ela. (...) 
Haverá algum inquérito patético ou outros para avaliar porque 
Mark Duggan foi morto a tiros, desculpas serão ditas, flores da 
polícia serão depositadas no funeral. Os manifestantes presos 
serão punidos e todos darão um suspiro de alívio e seguirão em 
frente. Até que aconteça de novo.” (TARIQ ALI, 2011, s/p).

Nos EUA floresceu um movimento de massas, Occupy 
Wall Street, denunciando a tragédia social no país, a hegemonia 
dos interesses do capital financeiro, a polarização entre os ricos 
e os despossuídos, o flagelo do desemprego, do trabalho preca-
rizado sem direitos e as moradias que foram perdidas. Talvez se 
possa afirmar que o Occupy, com todos os limites, possibilitou a 
retomada de temas que estavam há tempos fora dos debates nos 



Capítulo 9    	     211

EUA como classes, trabalho, desemprego, crise estrutural, finan-
ceirização do mundo e o capital. 

Mas não é só no Norte do mundo ocidental que surgiram 
e se ampliam a precarização do trabalho e suas lutas operárias. A 
China é hoje um dos países com as maiores taxas de greves. Nesse 
país, encontramos um alto número de greves, resultado da supe-
rexploração conduzida pelas transnacionais que habitam o solo 
chinês. O exemplo mais elucidativo é o da Foxconn, empresa ter-
ceirizada responsável pela montagem de produtos para a Apple, 
Nokia, dentre outras companhias, e que contrata mais de um 
milhão de trabalhadores. O estudo dos pesquisadores do traba-
lho, Pun e Jenny Chan (2010), nos mostram que a tragédia da 
Foxconn foi de tal intensidade que, nos primeiros oito meses de 
2010, dezessete jovens trabalhadores entre 17 e 25 anos tentaram 
suicídio, havendo treze mortes. 

Esse padrão chinês de exploração no trabalho se expande 
para a Índia. A Índia é outro país com um nível de lutas sociais, 
rebeliões e greves muito alto. Estou citando aqui algumas rebeli-
ões que não são propriamente as greves, mas tomo por pressupos-
tos que essas últimas – as greves – são instrumentos vitais para 
a luta da classe trabalhadora. Felizmente, podemos ter notícias 
sobre esses eventos no continente asiático por conta da internet 
e mídias sociais, pois os grandes jornais eliminaram de sua pauta 
essas notícias. 

No Japão, o cenário de precarização também é notório. 
Quando eu fiz a pesquisa do meu livro Os sentidos do trabalho 
(2011), descobri um fato assustador no Japão, que denominei 
como operários encapsulados. São operários jovens migrantes 
do campo que migram e vão morar e trabalhar em Tóquio e nas 
cidades japonesas industriais, e como não possuem dinheiro para 
pagar um apartamento ou um quarto dormem em cápsulas de 
vidro (ANTUNES, 2011). Outro grupo crescente nesse país é o do 
cyber-refugiados. São jovens, operários precarizados, sem pers-
pectivas de trabalho que frequentam os cybercafés – espaços que 



212    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

cobram preços baixos para ficarem abertos por toda a noite – para 
descansar, interagir pela internet e procurar algum trabalho para 
o dia seguinte, como a descarga de caminhão ou navio. E 35% dos 
trabalhadores japoneses hoje estão na informalidade. Essa é um 
pouco a tragédia do mundo do trabalho. 

Quando vários autores, como Guy Standing (2013) e 
outros, dizem que o precariado é outra classe, eu me permito dis-
cordar. Engels (1845/2008) nos ensinou, no livro A situação da 
classe trabalhadora na Inglaterra, que nós devemos entender que 
a classe trabalhadora é um compósito heterogêneo. De 1844 até 
a atualidade, a classe trabalhadora vem se tornando mais hete-
rogênea, mais fragmentada e mais complexificada, como venho 
acentuando desde o livro Adeus ao Trabalho? (Antunes, 2014).

Outro aspecto importante é a imigração. Em 2010, havia 
50 milhões de imigrantes nos quinze principais países, o que 
representava, então, 15% da população europeia. Eles chegam da 
África, da Ásia, da China, da América Central e do Sul e do leste 
europeu e aderem aos piores trabalhos. 

Eu gostaria de falar agora da América Latina, porque nosso 
olhar não pode ser um olhar do Norte. Nós temos que conhecer o 
Norte do mundo, mas nós não podemos deixar de falar a partir da 
ótica do Sul do mundo. Aqui nós vivemos a desertificação neo-
liberal, a contrarrevolução aqui foi com ditadura com autocracia 
militar. A ditadura militar chilena antecipou o neoliberalismo, 
antes da Inglaterra, assim como o fez a Argentina. O neolibera-
lismo significou pauperização, expulsão, desemprego, aumento 
desmesurado da concentração de riqueza, concentração da pro-
priedade da terra, crescimento do agronegócio, avanço dos lucros 
e ganhos do capital. Muitos bancos europeus pagam a sua falên-
cia, nas suas sedes, com o saque latino-americano. O Brasil, que 
há 15 anos tinha bancos nacionais e estatais dominantes e majori-
tários, hoje está em grande medida transnacionalizado. 

O receituário neoliberal teve enorme presença no Brasil, 
na Argentina, na Colômbia, no México e nos outros países. Mas 



Capítulo 9    	     213

ensaiam-se nesses países latino-americanos – sejam os povos 
indígenas6, os campesinos, os sem terras, os operários, os assa-
lariados despossuídos, os desempregados da América Latina – 
novas formas de luta social e ação política. 

Nos Andes, responsável por uma cultura indígena milenar, 
cujos valores, ideários e sentimentos são muito distintos daqueles 
estruturados pelo controle e tempo do capital (CANTOR, 2013) 
há uma ampliação das rebeliões, dando claros sinais de contrapo-
sição ao domínio do capital. Eu já vi manifestações em Mendoza, 
na Argentina, de trabalhadores e da população local contra as 
mineradoras que vão desertificar e extrair minério daquelas regi-
ões. E essa não é uma luta anticapitalista? Ir contra uma trans-
nacional que saqueia o minério, expulsando a população da sua 
área? 

No caso argentino, as fábricas recuperadas são um bom 
exemplo de resistência. Há lá aproximadamente 200 fábricas 
recuperadas/ocupadas. Do mesmo modo, há ações dos trabalha-
dores desempregados, os quais, em 2001, representaram quase 
40% da população argentina: a cada dois argentinos/argentinas, 
aproximadamente um/uma estava desempregado/a. 

Então como é que se faz a greve dos desempregados? 
Fechando as estradas, impedindo a circulação de mercadoria e 
de pessoas e assim está, de alguma forma, combatendo o capital 
com as armas que possui. 

O Chile tem feito nos quatro anos o que talvez seja o mais 
espetacular dos levantes nos países latino-americanos. Sabe quem 
está lutando no Chile? A juventude. Nesse país, como herança da 
ditadura Pinochet, a educação é paga. Para um jovem chileno hoje 
estudar em uma universidade, caso seja oriundo de uma família 
de trabalhadores, é posto o dilema de vender a casa, na esperança 

6	 Assim como nos ensinou um dos mais importantes latino-americanos, Mariátegui, 
é indispensável o marxismo pensar a classe operária em articulação com os povos 
indígenas e campesinos.



214    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

do filho poder ascender na vida por meio da educação, ou não 
vender e ele não acessar o ensino superior, correndo o risco de 
padecer da mesma situação de sua família. 

Para começar a concluir: nós temos que fazer o que o Marx 
fazia. Marx olhava o mundo real e compreendia-o, para trans-
formá-lo: isso é fazer ontologia, não adianta eu falar sobre algo que 
não tem concretude, que não tem movimento e não compreende a 
contradição. Talvez o nosso mais qualificado filósofo marxista do 
século XXI, Lukács (2013), teve o feito de mostrar a importância 
em se compreender o modo de ser e de existir do mundo real. Isso 
em uma época em que o marxismo tinha se ossificado, desde o 
neopositivismo, passando pelo estruturalismo e caindo no pior 
de todos eles: a stalinização do pensamento.

Um último ponto a ser tratado é a relação entre o proletá-
rio e a revolução. Alguém pode falar que nenhum desses prole-
tariados que citei são industriais e somente esses poderiam fazer 
revolução. Mas quem disse um absurdo desses? Pois não foi Mao 
Tse Tung quem ensinou que uma massa de camponeses, coman-
dado por uma liderança com o olhar do polo mais avançado da 
classe trabalhadora (o proletariado industrial), poderia fazer uma 
revolução? Como é que eu posso, por exemplo, pensar a revolu-
ção em um país que não tenha criado um proletariado industrial, 
mas permaneça predominantemente com proletários e trabalha-
dores rurais? Ela tem que ser, nesse exemplo hipotético, efetivado 
pelo proletariado agrícola. 

É claro que o proletariado industrial sempre foi o polo 
mais vital da classe trabalhadora, mas o que eu quero sugerir 
a vocês é a centralidade do trabalho para a vida social. Alguns 
críticos de Marx tentaram negar isso, como Habermas (1991) e 
Kurz (1992) – para pegar os melhores. Claus Offe (1989) também 
imprimiu algumas críticas: ele era um weberiano e afirmava que 
o mundo atual não tem mais a ética do trabalho, conforme anali-
sado por Weber (1913/1991). Ele estava certo: quem disse que o 
trabalho é central porque ele tem uma ética positiva do trabalho? 



Capítulo 9    	     215

Marx nunca disse isso. Na verdade, os escritos marxianos afir-
mam a classe trabalhadora como potencialmente revolucionária 
por criar mais-valor. Tanto Habermas como Claus Offe afirmam 
que o valor não tem mais importância; mas como eles explica-
riam a justificativa da Foxconn extrair os ossos, peles e almas dos 
seus jovens operários, a não ser pela extração de mais-valia? Por 
que existe zona franca no Haiti, onde o trabalhador ganha poucos 
centavos por hora de trabalho? 

Essa análise não é novidade. Se vocês virem uma fala 
minha gravada em 1990, quando muitos da esquerda e neolibe-
rais diziam que a classe trabalhadora havia acabado, eu afirmava 
que a temperatura social iria aumentar na década de 1990 e 2000 
– e estamos vendo essa temperatura aumentando.

Há um desafio importante para os marxistas, socialistas 
da vários matizes e os anticapitalistas. Em vez de afirmarem que 
essas lutas até agora elencadas são irrelevantes por não ter a dire-
ção de um Partido, há de se compreender a fundo esses movimen-
tos e, inclusive, há que se repensar o papel dos partidos nesse 
processo.

O Partido dos Trabalhadores não surgiu como um par-
tido de esquerda com o projeto de ser um partido de classe? Pois 
agora está no colo da burguesia7. Marx dizia, na Associação 
Internacional dos Trabalhadores, que era preciso criar um partido 
político distinto. O que seria isso hoje?

Ainda mais: essas lutas sociais dos trabalhadores precari-
zados têm conexão com o trabalho, além de outras ligações que 
apontei anteriormente (a tragédia urbana, a mercadorização das 
coisas, da saúde, tudo aquilo que já estamos sabendo). Há uma 
nova morfologia da classe trabalhadora e são inúmeras as conse-
quências e dificuldades; por exemplo, frequentemente o jovem 

7	 Outro exemplo é o Partido Comunista Italiano, que virou o Partido Democrático 
de Sinistra e, hoje, é só o Partido Democrático, convertido a um posicionamento 
de centro-direita.



216    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

no mundo europeu percebe o velho trabalhador como seu “ini-
migo”, o sindicato como aliado apenas do último e querem dis-
tância dos partidos. 

Eu não acho que os partidos estão aniquilados da história. 
Mas, atenção: nós sabemos que no curso histórico novos orga-
nismos de representação nascem, velhos desaparecem, antigos 
se atualizam e se tornam contemporâneos. É verdade que esses 
movimentos sociais encontram sua principal lacuna na falta de 
organicidade, mas também é sinal de que há algo errado se os 
partidos não priorizarem a luta das ruas e ficarem se exaurindo 
em favor das eleições que limitam-se estritamente ao espaço da 
institucionalidade. 

Eu tenho tido uma posição muito clara sobre isso: para 
mim os partidos de esquerda devem priorizar as lutas sociais, 
as greves, as rebeliões, as manifestações. Se priorizam a cada 
semestre uma eleição, disputada a base de alianças, o partido não 
avança. E essas lutas sociais estão dizendo algo para os partidos, 
os sindicatos, é que vão na direção contrária.

Claro que nós temos alguns desafios vitais. Como é pos-
sível repor o socialismo no século XXI? Eu diria: descobrir as 
questões vitais. Essa é a função também dos intelectuais radicais. 
Lukács (1968/2013) tem uma passagem na Ontologia do Ser Social 
na qual comenta que na vida cotidiana há uma serie infindável 
de “se” e “mas”; contudo, somente quando algumas questões cru-
ciais, que tocam no nervo da sociedade aparecem, a transforma-
ção radical torna-se possível e deflagram-se as revoluções. 

Quais são as questões vitais hoje? Uma delas é o traba-
lho: a humanidade que trabalha depende dele para sobreviver. 
A humanidade que trabalha precisa demolir o capital para que 
o seu trabalho seja livre, associado, no menor tempo possível 
(por isso realizado segundo a lógica do tempo disponível e não 
do tempo excedente para produção de mais-valia) e para que sua 
vida fora do trabalho seja a mais ampla e a mais rica, verdadei-
ramente livre. Para isso, repito, é preciso demolir o sistema de 



Capítulo 9    	     217

metabolismo social do capital e para que isso ocorra tem que haver 
luta, e não somos nós intelectuais que vamos fazer. É luta social 
em escala ampliada. E quem pode puxar essas lutas sociais? Uma 
miríade de seguimentos e de movimentos sociais, sob a impulsão 
da classe trabalhadora, em seu sentido amplo.

Última nota trata sobre o crescimento do proletariado de 
serviço. Primeiro, esses sujeitos compõem o proletariado? Para 
mim não paira dúvidas que sim. Cria valor? Quem são os traba-
lhadores que criam valor e os que não criam? Se alguém disser 
para mim que não cria valor, não entendeu Marx, porque ele nos 
ensinou que o professor, o artista, o cantor, dentre outros, tam-
bém podem criar valor. Vários setores de serviços deixaram de 
produzir serviços para valor de uso privado ou público consumi-
dos pelos outros trabalhadores, para gerar mercadoria (material 
e imaterial) gerando mais-valia. Sobre a alegação de alguns de 
que Marx não discutiu essas questões, pousa um erro notório. No 
volume II de O Capital (1885/1974), Marx vai falar da circulação 
do capital e assume como indústria, também, os seguimentos dos 
transportes, do gás, da eletricidade, exemplos que escapam ao 
pensamento de senso comum do que seria a indústria. E ele acres-
centa, claramente, que a indústria de transporte cria mais valia. 

Se não entendermos quem é esse novo proletariado, caí-
mos na enrascada que nos tentaram colocar há 20 anos, afirmando 
que a classe operária estava diminuindo. Como indico em Adeus 
ao Trabalho? (2014), na verdade a classe trabalhadora, o proleta-
riado, está crescendo, basta pensar no novo proletariado de servi-
ços que não para de se expandir em escala global. 

E como é que a gente faz para entender essa classe traba-
lhadora? É preciso voltar a Marx e, a partir dele, olhar o século 
XXI. Por isso eu parabenizo a vocês pelo Marx Hoje e espero ter 
ajudado, com essas provocações, a jogar a nossa batalha para 
frente. Porque o século XXI, como dizia o Gramsci, com oti-
mismo e análise crítica, há de ser um século mais generoso para 
a humanidade. 



218    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

E nossa América Latina, em suas lutas, tem muito a dizer 
neste cenário8. Viva a América Latina e viva o Marx Hoje!

Referências

ALI, TARIQ. “Distúrbios em Londres: por que aqui e por que agora?”. 

2011. Disponível em: <http://operamundi.uol.com.br/conteudo/

opiniao/17284/disturbios+em+londres+por+que+aqui+e+por+qu

e+agora.shtml>. Acesso em: 7 maio 2015.

ANTUNES, R. (Org.). Riqueza e Miséria do Trabalho no Brasil – Vol. I. 

São Paulo: Boitempo, 2006.

ANTUNES, R. Os Sentidos do Trabalho (Ensaio sobre a Afirmação e a 
Negação do Trabalho). 13. ed. São Paulo: Boitempo, 2011. 

ANTUNES, R. (Org.). Riqueza e Miséria do Trabalho no Brasil – Vol. II. 

São Paulo: Boitempo, 2013..

ANTUNES, R. Adeus ao Trabalho? Ensaio sobre as Metamorfoses e a 
Centralidade do Mundo do Trabalho. São Paulo: Cortez, 2014.

BRAGA, R. A Política do Precariado. São Paulo: Boitempo, 2013. 

CANTOR, R. V. Capitalismo y Despojo: Perspectiva Histórica sobre la 

expropriación universal de bienes y saberes. Colômbia: Impresol 

Ediciones, 2013.

CHESNAIS, F. A Mundialização do Capital. São Paulo: Xamã, 1996. 

ENGELS, F. A situação da classe trabalhadora na Inglaterra. São Paulo: 

Boitempo, 2008. (Escrito em 1845).

8	 É bom lembrar que a primeira revolução negra, a primeira revolução que tocou 
a propriedade privada e que propôs a propriedade social nessa nossa América, 
ocorreu no Haiti.



Capítulo 9    	     219

FERNANDES, F. A Revolução Burguesa no Brasil. São Paulo: Zahar, 

1975.

HABERMAS, J. The Theory of Communicative Action (Reason and the 
Rationalization of Society). (Vol. I). (Trad. de McCarthy). Londres: 

Polity Press, 1991.

HARVEY, D. A Condição Pós-Moderna. São Paulo: Edições Loyola, 1993. 

KURZ, R. O Colapso da Modernização. São Paulo: Paz e Terra, 1992.

LUKÁCS, G. Para uma Ontologia do ser Social (Vol. II). São Paulo: 

Boitempo, 2013. (Texto original publicado em 1968).

MARX, K. O Capital: crítica da economia política (Livro 2). Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1974. (Texto original publicado 

em 1885).

MÉSZÁROS, I. Para Além do Capital. São Paulo: Boitempo, 2002.

NGAI, P.; CHAN, J. The Advent of Capital Expansion in China: A Case 

Study of Foxconn Production and the Impacts on its Workers. 

Dsponível em: <http://rdln.files.wordpress.com/2012/01/pun-

ngai_chan-jenny_on-foxconn.pdf>. Acesso em: 8 maio 2014.

OFFE, C. “Trabalho como Categoria Sociológica Fundamental?”. In: 

OFFE, C. Trabalho & Sociedade (Vol. I). Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1989. p.13-41.

PRECÁRI@S INFLEXÍVEIS. Manifesto precário. s/d. Disponível em: 

<http://www.luta-social.org/2008_03_01_archive.html>. Acesso 

em: 11 fev. 2015.

STANDING, G. O precariado: a nova classe perigosa. São Paulo: 

Autêntica, 2013.

WEBER, M. Economia e Sociedade (Vol. 1). Brasília: Editora da UnB, 

1991. (Texto original publicado em 1913).





Parte III
Psicologia e marxismo





Capítulo 10

A atualidade do marxismo e 
sua contribuição para o debate 
sobre a formação e atuação do 

profissional de Psicologia

Isabel Fernandes de Oliveira 
Ilana Lemos de Paiva

“A crítica não arranca flores imaginárias dos grilhões 

para que os homens suportem os grilhões sem fantasia e consolo, 

mas para que se livrem deles e possam brotar as flores vivas.” 

Karl Marx

A realização do I Seminário Marx Hoje, promovido pelo Grupo 
de Pesquisas Marxismo e Educação (GPM&E), no âmbito da 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte teve por objetivo – 
assim como outras iniciativas do grupo – radicalizar a discussão 
marxiana no interior da universidade, ousando discutir os pres-
supostos da teoria social formulada por Marx e Engels como eixo 
inspirador de pesquisa, de formação de pensamento crítico e de 
uma atuação profissional militante. De forma mais pretenciosa, o 
GPM&E tem ousado lançar algumas questões para o debate da for-
mação e atuação profissional da Psicologia tendo, também, como 
eixo problematizador e norteador, as contribuições desses pensa-
dores na gênese, desenvolvimento e superação da Era do Capital, 
e dos seus perversos desdobramentos em várias esferas. 



224    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Essa tem sido nossa principal tarefa, talvez porque ainda 
persista na academia (e fora dela) a ideia, falsa, de que 1) Marx em 
nada pode contribuir com a formação de profissionais ou de pes-
quisadores, e 2) que a universidade, como espaço privilegiado de 
produção de ciência, e essa ciência, vista pelo próprio Marx como 
corolário do capitalismo, não guardaria espaço para a subversão, 
para a perspectiva da revolução ou outros termos. Bem, temos 
feito um árduo esforço para mostrar que não. Afinal, não se dis-
cute os determinantes histórico-sociais que constrói esse modelo 
de ciência, de onde nasce e a que/quem interessa, qual a função 
social que ela assume diante de determinada forma de sociedade. 
Qualquer outro caminho que possamos tomar no âmbito acadê-
mico tem sido visto como ideológico e não científico. É preciso 
demonstrar, então, a partir da perspectiva marxista, que a ciência 
moderna não é neutra.

Assim, temos buscado, seja pela estrita letra de Marx, seja 
por meio de seus comentadores, discutir, questionar e apontar 
caminhos para uma articulação entre Marxismo e Psicologia, 
que é objetivo do presente texto. Isso não significa falar em uma 
Psicologia Marxista ou algo do gênero, mas uma tentativa de con-
tribuir com mudanças nos rumos da ciência e da profissão da 
Psicologia, na direção de uma práxis verdadeiramente transfor-
madora da realidade social alvo de seu trabalho. 

Dito isso, buscaremos discutir de que modo algumas cate-
gorias ou aspectos trabalhados por Marx e alguns de seus segui-
dores podem subsidiar, se não a ação concreta, mas os princípios 
dela, o trabalho do psicólogo. Certamente essa contribuição não 
será no como fazer, mas possivelmente a direção, os limites e o 
objetivo último dessa ação. Comecemos, então, pelo desenvol-
vimento da Psicologia por um caminho que nos permite ousar 
pensar em uma articulação entre o pensamento marxiano e a prá-
tica profissional. Não é de toda e qualquer Psicologia que fala-
mos. Também não é de uma área da Psicologia (como defendem 
alguns), mas sim, de um contexto de trabalho, cujas demandas 



Capítulo 10    	     225

nos colocam de frente com a condição mais palpável e perversa 
do desenvolvimento do capitalismo: a “questão social” e suas 
sequelas. Falamos também de um posicionamento político ante-
rior a qualquer formação ou atuação profissional. Considerando 
esses elementos, defendemos que o campo social, político, é o 
espaço, por excelência, onde se pode pensar uma práxis transfor-
madora das condições de vida, tal como dizia o velho Marx.

Sabemos que o campo social não é território sob o qual 
se erigiu a profissão de psicólogo. Quando no campo social, no 
limite, a Psicologia serviu de instrumento de tortura, de subju-
gação e opressão de presos políticos, de controle e manipulação 
de massas. Isso percorre a história da Psicologia de tal forma que 
muito recentemente, mais precisamente em 30 de abril de 2015, 
foi publicada uma notícia no The New York Times revelando que 
a American Psychological Association colaborou secretamente 
com o governo de George W. Bush, fornecendo uma justificativa 
legal e ética para a prática de tortura de prisioneiros capturados 
e mantidos na prisão americana em Guantánamo, após a tragé-
dia de 11 de setembro de 2001. O título da reportagem é All the 
President´s Psychologists (todos os psicólogos do presidente)1. 

É um passado de vergonha, mas que não podemos esque-
cer; pelo contrário, temos um compromisso de evitar qualquer 
desenvolvimento no campo profissional atual que sinalize a reto-
mada de práticas semelhantes, apesar de travestidas de moder-
nidade e de democracia. E acreditem, essas práticas existem, e 
cooptam diariamente estudantes e profissionais ansiosos por 
responder às demandas imediatas e impostas pelo avanço capi-
talista sobre os povos; esses profissionais respondem no aqui e 
no agora sem ter a dimensão (ou até mesmo tendo e pactuando 
com as mesmas) e sem responder politicamente às questões: para 

1	 Embora o Conselho da APA tenha publicado, posteriormente à divulgação da 
notícia, um documento em que afirma que está apurando e demitindo todos os 
que possam ter ferido a missão da Associação, a mancha permanece.



226    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

quê e a serviço de quem estão algumas práticas? A Psicologia não 
é una; são vários modelos teóricos, vários sujeitos alvo, vários 
campos de inserção. É preciso respeitá-los e disso não há dúvida. 
Entretanto, também é preciso avaliar se é interessante e possível 
a construção de um projeto ético-político para a profissão em que 
alguns elementos sejam base de toda e qualquer ação profissio-
nal. O Serviço Social fez isso e sustenta esse projeto, mesmo com 
alguma dificuldade. Para a Psicologia, parece ser um caminho 
mais árduo. Vejamos por que.

No Brasil, a Psicologia se desenvolve como ciência apli-
cada, com influência, por exemplo, de escolas médicas e da 
Moderna ortodoxa clínica psicanalítica. O ensino de Psicologia 
em cursos como os de Pedagogia, Medicina e Serviço Social, 
apostava na contribuição dessa disciplina para a análise dos com-
portamentos tidos como desviantes. Vale salientar que estamos 
falando das primeiras décadas do século XX e hoje ainda ques-
tionamos o ranço rotulador da profissão e a psicologização dos 
sujeitos e dos fenômenos sociais.

Mas, a década de 1960 é emblemática nos rumos que a pro-
fissão tomou no país: a Psicologia se consolida como profissão, 
em 1962, coadunada com o projeto desenvolvido pelo governo 
civil-militar golpista, o Estado de Segurança Nacional. Era uma 
Psicologia voltada para o desenvolvimento de um ideário indi-
vidualista, privativo, subjetivo e inconsciente, que funcionou 
como instrumento de moldagem, controle dos corpos e ajusta-
mento. Exemplo dessas práticas foram os estudos realizados para 
levantar o perfil de personalidade dos “subversivos”, patologi-
zando os militantes que lutavam pela democracia (BICALHO, 
2013; COIMBRA, 1995, 2001; SCARPARO et al., 2014). A face 
mais perversa desse modelo é que a Psicologia se desenvolve, 
portanto, como ideologia – no sentido de consciência falsa, equi-
vocada da realidade (MARX; ENGELS, 1846/2007) – e respon-
sabiliza os sujeitos por seus problemas (materiais, existenciais, 
psíquicos), cabendo aos mesmos a tarefa para sua superação. 



Capítulo 10    	     227

Perde-se o contexto histórico, a dinâmica societária, as contradi-
ções de classe. O modelo de Psicologia empreendido voltava-se, 
portanto, para a elite brasileira e, mesmo para ela, defendia seu 
condicionamento, sua colonização, renegando a capacidade cru-
cial dos indivíduos de serem agentes reflexivos.

O ideário individualista provocou uma cultura profis-
sional que perdura e que engessa a atuação profissional, mas 
garante mercado de trabalho para a profissão. O problema é que 
o contexto social negligenciado por décadas pelos profissionais 
de Psicologia é o mesmo que provoca retração de mercado para 
o exercício liberal da profissão no final da década de 1970 e é 
também o mesmo que irá atrair psicólogos para o trabalho nesse 
espaço. Não apenas por convicções profissionais, mas, principal-
mente, por uma oportunidade de emprego (YAMAMOTO, 2007; 
OLIVEIRA; AMORIM, 2012; YAMAMOTO; OLIVEIRA, 2010).

A falência do milagre econômico, o processo de abertura 
democrática com a consequente reforma do Estado e as sucessi-
vas críticas acerca do papel político do trabalho do psicólogo os 
impele para o campo da política social. De espaço obscuro passa 
a ser referência de inserção, uma vez que o serviço público e o 
trabalho institucionalizado tornam-se os grandes empregadores 
de psicólogos no Brasil, a partir da década de 1980. E a Psicologia 
entrou no hospital, na escola, nas unidades de saúde, na assis-
tência social, nas ONG´s. Merece destaque, nesse movimento 
questionador do papel ideológico da ciência e da profissão, as 
influências de Vygotsky na Rússia; as influências marxistas sobre 
o tema trabalho na França; a Psicologia Alemã, com sua redefini-
ção da Psicologia da Atividade (para uma Psicologia Crítica); os 
eventos de maio de 1968 na França (e seus vários desdobramen-
tos na esquerda mundial); o trabalho de Michel Foucault, sobre 
poder, encarceramento e controle dos corpos, para citar alguns. 
Podemos citar também, numa geografia mais próxima, as influên-
cias dos vários movimentos no campo social que vieram na esteira 
dos golpes civil-militares da América Latina e respondendo a um 



228    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

movimento das Ciências Sociais e Humanas que havia come-
çado a produzir uma sociologia comprometida, militante, diri-
gida aos oprimidos. A Psicologia começa a receber influências da 
Teologia da Libertação, da Pedagogia de Paulo Freire, dos estudos 
de Martin-Baró e do colombiano Orlando Fals Borda, além de 
uma matriz essencialmente marxista. Todo esse contexto defla-
gra a chamada “crise de relevância social” da Psicologia, que em 
um primeiro momento se restringe à academia e a profissionais 
envolvidos com a militância política. Em terras nacionais, merece 
destaque o movimento no campo da Psicologia Social, que agre-
gou várias dessas influências e teve na figura de Silvia Lane uma 
de suas principais ativistas. Questionava-se por que a Psicologia 
não atuava como agente de transformação social. Qual o seu com-
promisso social? Por que a Psicologia não se ocupava de questões 
da macroestrutura? São perguntas para as quais temos algumas 
respostas, não todas, mas é possível compreender que o dilema 
do chamado compromisso social da profissão já existia desde os 
tempos da regulamentação da profissão no Brasil. 

No nível macroestrutural, nos estertores finais do ciclo de 
autocracia burguesa, o clamor popular responsabiliza o Estado 
pela exacerbação das condições de pobreza de um expressivo 
quinhão de brasileiros. A reforma do Estado o torna agente prote-
tor dos cidadãos e o impele ao resgate da “dívida social” radicali-
zada na ditadura. Para isso, dentre outras medidas, o aumento do 
gasto para a garantia dos chamados mínimos sociais era impera-
tivo. Com isso, houve um incremento na política social e, dentre 
suas novas diretrizes está a incorporação de categorias profissio-
nais não existentes anteriormente em instituições públicas. Esse 
é o contexto que permite o ingresso massivo dos psicólogos no 
campo. 

A partir do momento em que o psicólogo adentra no 
campo das políticas sociais, um novo “sujeito psicológico”, não 
contemplado inicialmente, emerge como alvo de seu trabalho, 
trazendo elementos como a fome, a destituição, a violação de 



Capítulo 10    	     229

direitos, a marginalização, o trabalho escravo, a exploração, para 
dizer algumas. 

Os psicólogos lidam agora com processos, contextos e 
fenômenos complexos e multidimensionais, e mais, essencial-
mente diferentes daqueles sob os quais se erigiu a profissão no 
Brasil. Seus “clientes” são grupos espoliados e pauperizados e 
não mais a classe média que podia pagar por sessões de psico-
terapia em consultórios privados. Novas profissionalidades são 
exigidas ao mesmo tempo que uma leitura de realidade passa a 
ser requisito para o trabalho. Martin-Baró (1997) já havia afir-
mado que o trabalho profissional do psicólogo deve ser definido 
em função das circunstâncias concretas da população a que deve 
atender. Cabe-nos questionar quais respostas a Psicologia tem 
dado aos problemas que atingem nossa população e no que pode-
mos/devemos, ainda, avançar? Afinal, passados mais de 30 anos 
do ingresso efetivo dos psicólogos no Sistema Único de Saúde 
(SUS), primeiro grande espaço de trabalho do psicólogo na polí-
tica pública brasileira, ainda estamos, pensando e discutindo o 
compromisso social da profissão, que novas profissionalidades o 
campo social requer, e como a Psicologia pode romper com seu 
caráter ideológico e de dominação de classe para uma Psicologia 
desideologizante e potencialmente revolucionária das condições 
de vida das pessoas. Nessa busca, passamos a retomar algumas 
das discussões empreendidas pelo campo marxista que podem 
contribuir com esse debate.

Em primeiro lugar, as novas demandas para o psicó-
logo quando imerso na política social advêm das sequelas da 
“questão social”, que nada mais é do que um conjunto de pro-
blemas sociais, políticos e econômicos postos pela emergência 
da classe trabalhadora na lógica da contradição capital-trabalho 
(YAMAMOTO, 2007; NETTO, 1992; PASTORINI, 2004). Mas, afi-
nal, como se caracteriza essa contradição? É o capitalismo que 
gera a pobreza? A exploração? Podemos dizer que não só ele, mas 
ele os radicaliza. Embora não sendo a pobreza, a exploração e 



230    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

a destituição privilégios desse modo de produção, em nenhuma 
outra formação societária a pobreza e a exploração aparecem de 
forma tão perversa quanto no capitalismo. 

Nos Grundrisse, Marx (1858/2011) tratou de discutir o 
mecanismo geral de toda mudança social – a formação das rela-
ções sociais de produção que correspondam a uma etapa definida 
de desenvolvimento das forças materiais de produção. A base 
objetiva do humanismo de Marx é a ideia de homem como animal 
social: e aqui temos a categoria trabalho como fundamental na 
sua obra. A interação entre o homem e natureza é e produz evo-
lução social. Evolução que, a partir da modificação da natureza 
e da sua independência em relação a ela, leva o homem a mudar 
as forças e relações de produção. Como animal social, o homem 
cria cooperação e divisão social do trabalho (especializações das 
funções). A troca, então, pode ser compreendida como a conco-
mitância do excedente e da divisão social do trabalho, e a acu-
mulação do capital o produto dessa evolução. Assim, a relação 
trabalho-propriedade vai se dissolvendo, pois o homem se dis-
tancia das primitivas relações e passa a evoluir espontaneamente, 
numa separação entre o trabalhador e a terra como laboratório 
natural (HOBSBAWM, 2011).

A partir dessa compreensão, Marx se debruçou sobre a 
dinâmica interna dos sistemas: o que faz os sistemas ascenderem 
ou declinarem? Para ele, as contradições internas do feudalismo, 
por exemplo, levaram ao capitalismo. Vejamos.

Em formações pré-capitalistas havia exploração, seja 
de escravos, servos ou de vassalos. No feudalismo, as relações 
“comerciais” se davam eminentemente por meio da troca de pro-
dutos. A destituição era generalizada porque não havia produ-
ção de riqueza material em grande escala. Assim, havia pobreza, 
em primeiro lugar, porque não havia riqueza a ser compartilhada 
(não que seria, caso houvesse). Com a instauração do capitalismo, 
houve um intenso desenvolvimento das cidades, urbanização, 
construção de infraestrutura, bens, serviços móveis e imóveis. O 



Capítulo 10    	     231

surgimento das fábricas, o tear a vapor (grande marco da passa-
gem do feudalismo para o capitalismo), sem dúvida provocaram 
um expansivo desenvolvimento da sociedade como um todo. Ou 
seja, começou-se a produzir riqueza material em grande escala. 
Com a universalização do trabalho livre, os ex-escravos e servos 
passaram a vender sua força humana de trabalho em troca de um 
salário. A questão a ser debatida é: em que condições ocorre essa 
venda da força humana de trabalho desumanizada e transformada 
em mercadoria? Para Marx, o capitalismo é sinônimo do trabalha-
dor reduzido à força de trabalho.

Há a preocupação de Marx com todo esse processo, que 
abarca séculos e continentes. Nessa evolução, ocorre o processo 
de individualização do homem – que só se dá através do processo 
da história. O homem surge como ser genérico, animal tribal, gre-
gário e o aparecimento da troca é o agente de individualização 
– torna supérfluo o animal gregário e o dissolve. O capitalismo é 
a forma desumanizada, contraditória, porém, pois é quando há o 
desenvolvimento individual livre (HOBSBAWM, 2011).

A partir daí, emergem, da análise marxiana da sociedade 
do século XIX, duas grandes categorias ontológicas fundamentais 
para compreendermos o capitalismo: os detentores dos meios de 
produção e que ficarão com boa parte da riqueza produzida, a 
burguesia, e outra categoria, a daqueles que não têm alternativa 
senão subsumir-se aos mandos do capitalista, vendendo sua força 
de trabalho como única alternativa de sobrevivência – o prole-
tariado. No capitalismo, o trabalho aliena o trabalhador..., mas, 
como e por que?

Marx fala da categoria classe social para abarcar essas 
duas que, para ele, são fundamentais e existem em uma relação 
dialética: uma existe tão somente porque a outra existe. Não se 
pode imaginar em uma sociedade do capital apenas uma dessas 
classes fundamentais. Qual a relação que se estabelece entre elas? 
É o proletariado o responsável pela produção de riqueza, mas não 
é ele quem a acessa. E por isso conhecemos essa relação entre 



232    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

burguesia e proletariado como “contradição” capital-trabalho. 
Aqueles que trabalham não detêm o capital. Antes, são explo-
rados até o limite de sua reprodução como seres humanos. Nos 
Manuscritos Econômico-Filosóficos, Marx (1844/2004, p. 80) se 
pergunta aonde vai parar o produto do trabalho do homem. A 
alienação, além de degradar o homem, o despersonaliza, trans-
forma-o em “mero apêndice de carne em uma máquina de ferro”: 

O trabalhador se torna mais pobre quanto mais riqueza 
produz, quanto mais a sua produção aumenta em poder 
e extensão. O trabalhador se torna uma mercadoria tão 
mais barata quanto mais mercadoria cria. Com a valo-
rização do mundo das coisas (Sachenwelt) aumenta 
em proporção direta a desvalorização do mundo dos 
homens (Menschenwelt). O trabalho não produz 
somente mercadorias; ele produz a si mesmo e ao traba-
lhador como uma mercadoria, e isto na medida em que 
produz, de fato, mercadorias em geral.

A propriedade privada dos meios de produção é a forma 
máxima dessa alienação, pois o potencial social se converteu no 
poder privado de poucos. O trabalho de muitos se transforma no 
capital de poucos privilegiados e a essência mais profunda do 
homem, o seu ato criativo, foi convertido em posse.

E enquanto existir capitalismo essa contradição perdu-
rará. Enquanto existir capitalismo a exploração perdurará. Como 
modificar esse estado de coisas? Para Marx, o limite dessa explo-
ração, contudo, é dado pela conjunção de forças que uma classe e 
outra conseguem agregar em um determinado momento histórico. 
A pressão que uma exerce sobre a outra e faz valer seus interes-
ses. Em A Sagrada Família, Marx e Engels (1845/2003) colocaram 
em evidência o conflito entre esses opostos que se desenvolveram 
na sociedade capitalista, a contradição entre capital e trabalho e 
a inevitável luta de classes. Vale salientar que a luta de classes 
não foi uma invenção de Marx, pois está ligada a determinadas 
fases históricas de desenvolvimento da produção. No entanto, a 



Capítulo 10    	     233

abolição de todas as classes e transição para uma sociedade sem 
classes depende dessa luta histórica. E Marx demonstra com pre-
cisão que o trabalhador está condenado a não desfrutar jamais das 
vantagens que o sistema reserva aos proprietários dos meios de 
produção. Por isso, enquanto não houver a superação do sistema 
capitalista, a harmonia não poderá existir, pois na medida em 
que uma classe explora a outra, haverá resistência e luta contra a 
exploração:

A sociedade burguesa moderna que brotou das ruínas 
da sociedade feudal, não aboliu os antagonismos de 
classe. Não fez mais do que estabelecer novas classes, 
novas condições de opressão, novas formas de luta 
em lugar das que existiram no passado. Entretanto, a 
nossa época, a época da burguesia, caracteriza-se por 
ter simplificado o antagonismo de classe. A sociedade 
divide-se cada vez mais em dois campos opostos, em 
duas grandes classes em confronto direto: a burguesia e 
o proletariado (MARX; ENGELS, 1848/1998, p. 40-41)

Como mediadora dessa relação está a representação do 
povo: o Estado. Entretanto, da mesma forma que no capitalismo 
não se pode pensar em relações igualitárias, também não é possí-
vel conceber o Estado como representante dos interesses gerais. É 
impossível defender interesses que estão em relação de oposição. 
Então, o Estado (e todas as suas intervenções) na formação socie-
tária que temos, é um Estado que existe para garantir a continui-
dade dessa relação de contradição, ou seja, é um Estado burguês. 
Cabe ao Estado burguês garantir as melhores condições possíveis 
para a reprodução do capital. Dentre essas condições está uma 
fundamental: a possibilidade de reprodução da força de trabalho, 
ou seja, do trabalhador. É com esse objetivo que o Estado lança 
mão da política social como forma de compensar a pauperização 
do trabalhador, decorrente da exploração na cadeia do processo 
produtivo. Os desdobramentos disso são, na verdade, o que foi 
sinalizado anteriormente como a “questão social”. As políticas 



234    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

sociais são estratégias capitalistas de compensação da explora-
ção; são estratégias minimizadoras da tensão social gerada pela 
desumanidade da exploração, e são essenciais para a manuten-
ção da lógica de reprodução do capital. Como operadores delas, 
precisamos ter isso sempre muito claro porque, por mais demo-
crática que seja, uma política social não visa a superação total da 
exploração. Retomaremos esse ponto mais à frente. 

Sob o discurso da otimização e da estratégia, o Estado frag-
menta a política social em políticas sociais setorizadas, e utiliza 
o princípio da intersetorialidade para manter a relação entre elas. 
Obviamente que se falamos de UMA “questão social”, para solu-
cioná-la não podemos pensar em estratégias que ataquem parte 
dela apenas.

A política social será mais permeável ao trabalhador tanto 
mais essa classe conseguir pressionar a sociedade para isso. A 
lógica inversa é a mesma. Política, portanto, é conflito de interes-
ses, de classe, uma em oposição a outra. Em que pese a discussão 
acerca de quais classes fazem parte da composição orgânica do 
capital, a principal tensão que se estabelece quando falamos de 
políticas sociais ou de agenda econômica é, como apontou Marx, 
entre a burguesia e o proletariado (ou ampliando, como propõe 
Ricardo Antunes, a classe que vive do trabalho).

Dizer que política social é uma estratégia do capitalismo 
para que este continue operante não invalida dizer que é por 
meio dela que se torna possível a melhoria das condições de vida 
da classe trabalhadora. Temos, então, mais um exemplo das con-
tradições do capitalismo. Então, precisamos sim lutar pela plena 
efetivação da política social e pela responsabilização do Estado 
sobre as condições de vida da população, pois ela configura uma 
etapa importante do movimento de organização de classe e de 
tomada de consciência. 

Diante da discussão levantada até aqui, destacam-se 
alguns elementos importantes para compreender a atualidade 
do marxismo, depreendidas de sua trajetória de construção de 



Capítulo 10    	     235

uma teoria da sociedade capitalista, e sua possível contribuição 
ao campo da Psicologia. São aproximações iniciais, mas efetivas, 
para pensarmos numa prática profissional comprometida com 
outro projeto de sociedade. 

Antes de mais nada, Karl Marx foi um estudioso da socie-
dade burguesa e um revolucionário. Sua principal contribuição, 
a obra O capital, trata da gênese, estruturação, dinâmica e supe-
ração da sociedade burguesa em tempos de surgimento e con-
solidação do modo de produção capitalista. Então, de início, 
busca-se apontar três premissas sobre as quais desenvolveremos 
tal aproximação:

1)	 Um primeiro aspecto a ser abordado é que, ao contrá-
rio do que comumente se diz, Marx não foi um teórico 
do Comunismo ou do Socialismo; Marx foi um teórico 
do capitalismo, estruturando toda a sua obra em uma 
perspectiva revolucionária, de superação da ordem 
do capital. Para ele, menos que isso era nada e o que 
viria depois do capitalismo não era, necessariamente, o 
comunismo, mas que essa era uma possibilidade por ele 
defendida. Para Marx, era inconcebível uma sociedade 
que matava trabalhadores para se reproduzir; uma socie-
dade em que não havia igualdade de oportunidades nem 
o acesso de todos à riqueza produzida. Para ele, uma 
formação societária desumana deveria ser aniquilada. 

2)	 Também ao contrário do que ouvimos sistematica-
mente, tanto em alguns espaços acadêmicos como fora 
deles, a teoria marxiana não foi superada e nem é obso-
leta. A forma como Marx operou em seu tempo ainda 
nos dá respostas e explicações para a compreensão de 
vários fenômenos contemporâneos. Obviamente ela não 
nos fornece todas as respostas. Teoria nenhuma o faz. 
Também é claro que sua teoria tem limitações, históricas 
principalmente, mas, enquanto a sociedade burguesa 
não for superada, a obra de Marx é sim, atual. Como 



236    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

diz um dos maiores conhecedores brasileiros da obra de 
Marx, José Paulo Netto, Marx pode não ser suficiente 
para compreender o capitalismo de hoje, mas sem ele 
não se compreende nada sobre esse modo de produção.

3)	 Não existe um método marxiano, pelo menos não da 
forma como usualmente se concebe método (como um 
conjunto de procedimentos padrão para a investigação 
e intervenção). Trata-se, então, de pesquisar e atuar com 
inspiração no pensamento marxista. Várias adaptações 
são feitas e elas não podem ser atribuídas à obra de 
Marx.

Dito isso, faz-se importante resgatar, ainda que de forma 
superficial, algumas premissas essenciais para a compreensão da 
lógica de Marx operar sobre o real, as quais usamos como referên-
cia para o nosso trabalho.

Em seu percurso de construção de uma teoria (algo que 
não foi buscado originalmente por ele), Marx identifica catego-
rias que ele concebeu como ontológicas, fundamentais na cons-
trução de seu pensamento, que surgem eminentemente em função 
de sua profunda imersão no campo, no real, no mundo material. 
Lembremos, pois, que Marx não foi um mero teórico, mas sim, 
militante intenso. Sua célebre frase, presente nas Teses sobre 
Feuerbach, afirmando que “os filósofos têm apenas interpretado 
o mundo de maneiras diferentes; a questão, porém, é transformá-
-lo”, denota bem a posição política assumida por Marx.

Mas, o que é o real? Para Marx, o real ou a realidade existe 
independentemente de nós. Portanto, o mundo não é o que eu 
enxergo ou interpreto (portanto, esqueçamos aqui abordagens 
que apontam para a construção social da realidade ou o real 
como resultado de experiências individuais, fenomenológicas). 
O mundo está lá, mesmo que eu não o veja na forma como ele é. 
Então, se o real existe, independente da forma como eu o vejo, o 
quê, exatamente, eu vejo?



Capítulo 10    	     237

Na nossa vida cotidiana, o tempo todo nos deparamos com 
vários objetos e situações sociais que nos aparecem na forma de 
fenômeno. O fenômeno é algo que nos chega aos olhos de forma 
imediata, mas desprovida do que Karel Kosík (2002) chamou de 
determinações. O fenômeno pertence ao real, mas não é a mesma 
coisa que ele. É um seu fragmento, que revela o real ao mesmo 
tempo que o oculta. O fenômeno, descolado do real, carrega em 
si toda uma singularidade e um isolamento que nos impede de 
compreender porque ele existe, para quê ele existe, a serviço de 
quê/quem ele existe. Ele é um recorte do real mediatizado pela 
ideologia. Assim, se apreendemos os fatos da vida sem atentar 
para as suas determinações, que, para Marx, são históricas, ten-
demos a absorver esse fenômeno suavemente e “naturalmente”, 
como se fosse o curso fatal da vida e sem estabelecer relações 
entre objetos sociais.

Essa naturalização de fenômenos sociais constitui o pro-
cesso de alienação (no sentido marxiano) no qual os fenômenos 
ou as aparências (e não a essência deles) são tidos como “a” reali-
dade (exemplos de naturalização dos fenômenos sociais: pobreza, 
marginalidade, fome, violência, classes sociais, entre outros). 
Kosík (2002) afirma que temos de fazer um esforço, que Marx 
denomina de teórico (no sentido de abstração, de consciência) 
para entender o fenômeno como parte do real, mas parte que o 
oculta ao mesmo tempo em que o revela. Para sairmos da superfi-
cialidade do fenômeno, ou, para avançarmos sobre sua aparência, 
precisamos entendê-lo em uma rede evolutiva e de determina-
ções históricas. Entendendo a história como processualidade, 
cada fenômeno se interliga a um outro; cada fenômeno é resul-
tado de uma composição histórica que o constitui e é constitu-
ída por ele. O fenômeno, na verdade, deve ser situado dentro da 
realidade concreta e de acordo com suas determinações, com as 
leis tendenciais que explicam seu movimento. Isto é considerar a 
dinamicidade da história, analisando-a sob uma perspectiva que 



238    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

é dialética e que visa, acima de tudo, à transformação do curso 
da história. 

Então, como Marx superou o fenômeno que lhe foi de iní-
cio objeto de estudo e chegou à sua essência? Bem, Marx, como 
dito anteriormente, não foi um teórico da academia. Ele escreveu 
para os trabalhadores, viveu e militou com eles. Por toda a sua 
vida, Marx esteve imerso na vida material. Essa imersão é outro 
ponto importante a ressaltar: não nos é possível, sob a perspec-
tiva marxiana, estudar ou intervir sobre um determinado objeto 
sem conhecê-lo bem e exatamente onde ele acontece. Só isso já 
nos distancia de estudos experimentais, de isolamento e testa-
gem de variáveis e estabelecimento de relações diretas de causa 
e de efeito. Dessa forma, Marx identificou (ele não escolheu) 
categorias ontológicas fundamentais (trabalho, classe social, mer-
cadoria, burguesia, proletariado, entre outras) em função dessa 
imersão e elas dizem respeito e só fazem sentido porque para 
Marx o modo pelo qual a produção material de uma sociedade é 
realizada constitui o fator determinante da organização política 
e das representações intelectuais de uma época. Melhor dizendo, 
a base de uma sociedade está na forma como se organizam a pro-
dução e reprodução da vida material. Em O 18 de brumário de 
Luís Bonaparte, Marx (1858/2011) afirma que “os homens fazem 
a sua própria história, mas não a fazem segundo a sua livre von-
tade; não a fazem sob circunstâncias de sua escolha e sim sob 
aquelas com que se defrontam diretamente, legadas e transmiti-
das pelo passado. A tradição de todas as gerações mortas oprime 
como um pesadelo o cérebro dos vivos” (p. 25). 

Assim, em um momento em que a emergência da contra-
dição capital-trabalho aponta como o grande eixo de reprodução 
da vida, as bases econômicas, para ele, são as relações de pro-
dução, são os elementos estruturantes de toda a sociedade. São 
essas relações de produção - a infraestrutura da sociedade, que 
determinam o que ele chamou de superestrutura - as instituições 
jurídicas, políticas e ideológicas. 



Capítulo 10    	     239

A superestrutura, pensando dialeticamente, também 
influi sobre o desenvolvimento material. É só considerar as pos-
sibilidades que as determinações jurídicas possuem de colaborar 
para uma maior ou menor intensificação da exploração dos tra-
balhadores, ou como direcionar o curso de reforçamento de uma 
ideologia dominante que pode 1) apassivar o movimento dos tra-
balhadores, ou 2) incendiar os conflitos que, em última instância, 
alteram o próprio movimento material.

Portanto, tendo como base a produção material, mais 
uma ressalva deve ser feita: qualquer análise que façamos de um 
fenômeno social deve necessariamente abarcar as relações entre 
infraestrutura e superestrutura, em uma perspectiva dialética. Na 
verdade, a partir do próprio movimento da dialética, a análise de 
qualquer objeto, de qualquer fenômeno deve permitir determinar 
quais são os elementos que constituem a contradição, a dinâmica 
desencadeada por estas contradições. A questão que se coloca na 
sociedade capitalista é até que ponto a luta de classes resultante 
da existência de classes antagônicas governa o movimento da his-
tória das sociedades divididas em classes.

Assim, também nos distanciamos da micropolítica por si 
só. A perspectiva defendida por Marx e por nós absorvida é a da 
macropolítica, em uma perspectiva que chamamos de Totalidade 
Histórica e que, necessariamente, implica ação transformadora, 
práxis. Daí, ao delimitarmos um objeto de estudo ou de inter-
venção, precisamos ter em vista que: 1) ele não se encerra em si 
mesmo; é parte de um contexto mais amplo, interligado no pas-
sado, no presente e no futuro; 2) se o analisarmos dialeticamente, 
conseguiremos entendê-lo à luz de sua materialidade histórica, 
revelando sua essência, que nada mais é do que os determinan-
tes históricos, políticos e ideológicos que constituem tal objeto e 
que não nos aparece em um nível imediato, mas mediatizado por 
uma ideologia que, no nosso caso, é a ideologia do capital. E aqui 
cabe o cuidado para não cairmos em relações mecanicistas de 
causa e efeito. Não é disso que se trata. Para melhor esclarecer a 



240    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

questão, convocamos as palavras de Lukács que concebe a socie-
dade humana como um complexo de complexos e que cada com-
plexo é uma síntese de múltiplas determinações.

Tendo essa perspectiva como base, sobrevém as questões: 
como operamos no real? Como o estudamos? E como o fazemos? 
Qual o nosso método? Poderíamos apontar quatro premissas 
essenciais que norteiam nosso fazer pesquisa/intervenção:

1)	 O objeto precede o método. Ao imergir no real e iden-
tificar um objeto de estudo, ele mesmo nos aponta, por 
suas características, a forma como deve ser investigado. 
Portanto, o método de investigação é particular a cada 
objeto e não o contrário. Não temos definições metodo-
lógicas antecedentes à escolha e a apropriação do objeto. 
Isso não quer dizer que qualquer forma de apreensão do 
objeto é válida. O rigor do método, seja de investigação 
seja de intervenção, é premissa essencial do trabalho.

2)	 O objeto faz parte de uma processualidade histórica que 
deve ser resgatada e compreendida, não apartada do 
nosso objeto, pois só assim é possível darmos um salto 
do fenômeno para a essência do objeto de investigação. 

3)	 O objeto, mesmo recortado para fins de investigação, faz 
parte de uma Totalidade Concreta, portanto, sua apre-
ensão só faz sentido quando feita na sua relação com os 
outros objetos, fenômenos e processos histórico-sociais 
que conformam uma sociedade.

4)	 O objeto não é neutro, descompromissado. Ele é sempre 
reflexo de um contexto pautado por relações políticas 
que, no modo de produção vigente, são alvo de contes-
tação por nós. Portanto, não temos pretensão de afirmar 
que nossa ciência é neutra (se é que alguma o é); ela 
tem um fim político claro que é a busca pela superação 
da sociedade burguesa. Isso é o que nos move, mesmo 
estando conscientes de que, pelas condições objetivas, 



Capítulo 10    	     241

trabalhamos mais em uma perspectiva progressista do 
que revolucionária. Mas, visamos, por meio da nossa 
práxis, uma mudança da Totalidade Concreta.

Considerando esses apontamentos iniciais, voltemos, para 
finalizar, à Psicologia e ao seu compromisso social. A primeira cons-
tatação é que se considerarmos a pluralidade de sujeitos, fenôme-
nos psicológicos, concepções de mundo, de ética, de intervenção, 
entre outros elementos, podemos afirmar que as concepções mar-
xistas não refletem a realidade da Psicologia como ciência e como 
profissão. Portanto, pensar em um único projeto ético-político para 
a Psicologia não creio que seja possível nesse momento. Ana Bock, 
em livro publicado nos 40 anos de regulamentação da profissão 
afirmou que o compromisso da Psicologia ao longo desse inters-
tício havia sido com as elites. Pensamos que isso ainda acontece, 
mas os sinais de mudança já são bem claros, haja vista momentos 
como o I Seminário Marx Hoje, promovido, ousadamente, por um 
grupo de pesquisa em Psicologia. Apesar de ser uma profissão com 
perspectivas políticas divergentes e contraditórias, é possível pen-
sar em um projeto ético-político para uma Psicologia que atua no 
combate à pobreza, em defesa dos direitos humanos, dos grupos 
espoliados e pauperizados. Um projeto para uma Psicologia que 
luta contra a pobreza política, nas palavras de Pedro Demo (2003). 
Essa Psicologia não pode ser ideológica, não pode ter o compro-
misso com a reprodução de uma falsa consciência sobre o mundo. 
Essa Psicologia não pode ser rotuladora, pacificadora, conforma-
dora. Por isso, os psicólogos que a operam também não podem 
assumir qualquer Psicologia, sem base, eclética, despolitizada, ou 
uma Psicologia pobre para os pobres. 

Dessa forma, é preciso mais política e politização na 
Psicologia. É preciso mais compreensão teórica – e não falo de 
teorias psicológicas apenas – por parte dos psicólogos. É preciso 
mais crítica radical: ir à raiz dos fenômenos, compreender suas 
múltiplas determinações e analisar a complexidade de seus com-
plexos. Afinal, como afirmou Kosík (2002), a realidade só pode 



242    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

ser mudada por que, e na medida em que, saibamos que produzi-
mos a realidade. Análises simplistas e superficiais corroboram a 
alienação. Precisamos nos desalienar. Precisamos nos conscienti-
zar como um complexo que se liga a outros; nos fortalecer como 
categoria. Hoje nós somos igualmente trabalhadores explorados, 
precarizados e alienados de nossa própria práxis. Já sabemos 
que a maior parte dos conhecimentos produzidos no interior da 
Psicologia não nos subsidia a uma atuação efetivamente com-
prometida com projetos revolucionários. Então vamos produzir 
novos conhecimentos e ferramentas! A Psicologia é uma prática 
social feita de carne, ossos, historicidade, cultura, linguagem, 
sociabilidade etc. Daí, não é o lugar de atuação que define a pos-
tura de um profissional, por isso, precisamos refletir criticamente 
sobre teorias, métodos e práticas. Como trabalhar consciência, 
classe, movimentos sociais, se não nos enxergamos como parte 
de uma engrenagem que mantém as condições de exploração? 

Se considerarmos cada um de nós como um potencial 
revolucionário, precisamos desenvolver constantemente o exer-
cício do pensamento dialético sobre nossa área de atuação. É uma 
forma de treinar esse pensamento para conceber cada pequena 
luta política ou sindical nos marcos da grande política, nos mar-
cos do pensamento dialético de conjunto, em que múltiplas 
determinações, grandes e pequenas, visam elevar o proletariado a 
sujeito político da sociedade. 

Alguns avanços já ocorrem nessa seara. Um grupo mar-
xista dentro da Psicologia já é algo que merece destaque. São as 
aproximações iniciais desse e de outros grupos junto ao campo 
profissional que nos revelam lampejos para a práxis a partir do 
momento em que se mostram como uma nova forma de compre-
ender a realidade.

Portanto, se por um lado não apresenta procedimentos e 
técnicas fechados – o que seria contraditório até mesmo com os 
próprios pressupostos apresentados –, eles oferecem ferramentas 
de compreensão do real que permitem aos psicólogos elaborarem 



Capítulo 10    	     243

ações que rompam os limites tradicionais da Psicologia, bem como 
a sua tradicional atuação reificante do status quo do capitalismo. 
Mészáros (2007) recupera de Marx, em Crítica ao Programa de 
Gotha, o que consideramos uma premissa fundamental para uma 
práxis comprometida: não pode haver barganha sobre princípios. 
O caminho para emancipação humana exige árduo trabalho, orga-
nização, militância e paciência histórica. 

Referências

BICALHO, P. P. Ditadura e Democracia: qual o papel da violência de 

Estado?. In: XIMENDES, A. M. C; REIS, C. dos; OLIVEIRA, R. W. 

(Org.). Entre Garantia de Direitos e Práticas Libertárias. Porto 

Alegre: Conselho Regional de Psicologia do Rio Grande do Sul 

(CRPRS), 2013. 

COIMBRA, C. M. B. Guardiães da Ordem: Uma Viagem pelas Práticas 

Psi no Brasil do “Milagre”. Rio de Janeiro: Oficina do Autor, 1995.

COIMBRA, C. M. B. Tortura ontem e hoje: resgatando uma certa história. 

Psicologia em Estudo, v. 6, n. 2, p. 11-19, 2001.

DEMO, P. A pobreza da pobreza. Petrópolis: Vozes, 2003.

HOBSBAWM, E. Como mudar o mundo. Marx e o marxismo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2011.

KOSÍK, K. Dialética do concreto. Rio de Janeiro: Paz e terra, 2002.

MARTIN-BARO, I. O papel do Psicólogo. Estud. Psicol. (Natal), v. 2, n. 

1, p. 7-27, 1997. 

MARX, K. Manuscritos Econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

2004. (Texto original publicado em 1844).



244    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

MARX, K. Grundrisse. São Paulo: Boitempo, 2011. (Texto original 

publicado em 1858).

MARX, K., ENGELS, F. O manifesto comunista. São Paulo: Boitempo, 

1998. (Texto original publicado em 1848).

MARX, K., ENGELS, F. A Sagrada Família. São Paulo: Boitempo, 2003. 

(Texto original escrito em 1845)

MARX, K., ENGELS, F. A Ideologia Alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

(Texto original escrito em 1846)

MÉSZÁROS, I. O desafio e o fardo do tempo histórico. São Paulo: 

Boitempo, 2007.

NETTO, J. P. Capitalismo monopolista e Serviço Social. São Paulo: 

Cortez, 1992. 

OLIVEIRA, I.F.; AMORIM, K. M. O. . PSICOLOGIA E POLÍTICA 

SOCIAL: O TRATO À POBREZA COMO SUJEITO PSICOLÓGICO. 

Psicologia Argumento (PUCPR. Impresso), v. 30, p. 567-573, 2012.

PASTORINI, A. A categoria “questão social” em debate. São Paulo: 

Cortez, 2004. 

SCARPARO, H. B. K.; TORRES, S, & ECKER, D. D. Psicologia e ditadura 

civil-militar: reflexões sobre práticas psicológicas frente às 

violências de estado. Rev. Epos [online], v. 5, n. 1, p. 57-78, 2014.

YAMAMOTO, O. H. Políticas sociais, “terceiro setor” e “compromisso 

social”: perspectivas e limites do trabalho do psicólogo. Psicol. 
Soc., v. 19, n. 1, p. 30-37, 2007.

YAMAMOTO, O. H. ; OLIVEIRA, I.F. . Política social e psicologia: 

uma trajetória de 25 anos. Psicologia: Teoria e Pesquisa (UnB. 

Impresso), v. 26, p. 9-24, 2010.



Capítulo 11

Marxismo e pesquisa: apontamentos 
sobre a experiência de um Grupo 

de Pesquisa em Psicologia

Raquel Souza Lobo Guzzo

Introdução

A Psicologia como ciência produz um campo de conheci-
mento importante para a compreensão do desenvolvimento 

humano em distintos contextos sociais, pela análise das experi-
ências cotidianas e o impacto de algumas situações concretas nos 
processos de saúde e doença. Por esse motivo, a Psicologia tem 
relevância, sobretudo, porque fornece subsídios para uma discus-
são sobre ética e vida social dentre outras contribuições teóri-
cas em diálogo com outros campos do saber. Apesar disso, nem 
todo conhecimento psicológico sustenta uma prática emancipa-
dora. Pelo contrário, a grande parte do conhecimento produzido 
pela ciência psicológica tem se constituído em uma argamassa 
para a constituição de um modo de vida incompatível com a 
humanização, por excelência, das relações sociais. E é diante 
dessa premissa que surgiram, no âmbito do Grupo de Pesquisa1, 

1	 Grupo de Pesquisa: Avaliação e Intervenção Psicossocial – prevenção, comu-
nidade e libertação – Programa de Pós-graduação em Psicologia – Pontifícia 
Universidade Católica de Campinas, São Paulo.



246    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

questionamentos sobre o sentido da produção científica, para quê 
e para quem essa ciência tem servido. 

Esses questionamentos serviram para o redirecionamento 
das produções do Grupo na busca de fundamentos ontológicos 
do método, assim como uma análise crítica da Psicologia como 
ciência e profissão e do compromisso de um conhecimento que 
sirva, de fato, para a mudança social. 

Algumas condições determinantes – 
prolegômenos da Psicologia Crítica Marxista 

Quando os fundamentos de uma ciência e as práticas decor-
rentes não impactam a vida cotidiana da maioria das pessoas, 
no sentido de produzir mudanças nas perspectivas de futuro, na 
saúde física e psicológica e no pleno desenvolvimento das crian-
ças e jovens, significa que não servem ao horizonte emancipador 
e se apresentam submissas a outros interesses, esvaziando de sen-
tido a busca por uma vida digna. É obvio que existem vários senti-
dos e contextos para a produção do conhecimento, mas é sempre 
importante a análise do que tem sido produzido com recursos 
públicos e o avanço real que esse conhecimento tem propiciado.

Nessa perspectiva, e considerando que a Pesquisa em 
Psicologia pertence à área do conhecimento das Ciências Humanas 
e Sociais, os investimentos feitos na formação de pesquisadores 
e no avanço do conhecimento, já justificariam uma avaliação do 
impacto dessa produção sobre a vida da maioria das pessoas pro-
venientes das camadas populares, que lutam por direitos básicos 
para viverem com dignidade.

A Psicologia tem uma trajetória histórica em que predo-
mina a condição de uma ciência liberal comprometida com o 
ajustamento das pessoas à condição da conjuntura social e econô-
mica (PARKER, 2007). No Brasil, foi regulamentada como profis-
são em 1962 e se consolidou no período da ditadura civil-militar 
com imenso impacto na formação básica de estudantes e futuros 



Capítulo 11    	     247

profissionais. Até os dias de hoje, nem a formação nem o exer-
cício profissional conseguem se desligar dessa carga tecnicista 
que pouco responde às demandas do serviço público no atendi-
mento às camadas populares. Professores e pesquisadores ainda 
reproduzem o modelo hegemônico em que foram formados e são 
responsáveis por uma enorme quantidade de estudantes que não 
fazem uma leitura crítica da Psicologia e a mantém como uma 
poderosa ferramenta a serviço da atual forma de sociabilidade 
que causa sofrimento na maioria das pessoas. Apenas para des-
tacar um elemento: durante os primeiros vinte anos de formação 
dos psicólogos no Brasil a predominância do perfil profissional 
era de um psicólogo clínico, cuja prática profissional era voltada 
à população que podia pagar pelos atendimentos em consultórios 
privados e fundamentada em um modelo médico-positivista com 
intervenções terapêuticas remediativas. 

Refletindo as marcas do processo de colonização vivido 
pelos países do continente americano, a Psicologia, como uma 
profissão recente, acabou por se desenvolver no Brasil e outros 
países da América Latina, predominantemente, por um mime-
tismo científico (MARTÍN-BARÓ, 1998), ou seja uma importação 
acrítica dos conhecimentos produzidos nos países do hemisfério 
norte, predominantemente dos Estados Unidos. Sob essa influ-
ência, os fundamentos para a análise marxista da realidade nas 
abordagens da Psicologia, não sobreviviam no Brasil. 

A questão da pesquisa: alguns pressupostos

Pesquisar ou desenvolver pesquisa é atividade política, 
especialmente porque a pesquisa é dotada de sentido e intencio-
nalidade. Assim, não pode ser neutra, mesmo que sejam desen-
volvidas distintas maneiras de torná-la imparcial. 

A pesquisa tem sempre um sentido de buscar resposta 
para questões feitas por pesquisadores. Essas questões surgem 
de uma leitura da realidade, a partir de uma determinada ótica. 



248    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Assim, a definição ou escolha de fundamentos ontológicos que 
emolduram essa leitura da realidade e de fundamentos metodo-
lógicos, os quais orientam seu desenvolvimento e parâmetros de 
análise, já posicionam a pesquisa politicamente. 

As muitas definições de pesquisa podem não deixar clara 
a importância da produção do conhecimento para a organiza-
ção social e decisões sobre a vida em comunidade. No entanto, 
sempre que se procura organizar espaços e grupos de pesquisa, 
parte-se de questionamentos sobre o sentido, a finalidade e as 
consequências da ação, reflexão e avaliação sobre a realidade. Por 
essa razão, são distintos grupos, distintas produções científica 
que se constituem nos espaços de pesquisa. 

O compromisso com a realidade capaz de gerar temas de 
pesquisa não pode ser apenas um discurso, mas deve ser revela-
dor, principalmente, de uma prática engajada em mudanças. É 
por esse argumento que a escolha do método científico passa a ser 
um elemento decisivo para o desenvolvimento de exercícios de 
análise que requerem aprofundamento teórico e inserção na vida 
cotidiana real e não apenas nas distintas configurações dos espa-
ços universitários. A investigação das raízes mais profundas dos 
problemas psicossociais presentes na realidade, capaz de fazer 
emergir elementos para sua análise, é o que Marx denomina de 
um processo crítico e revolucionário (MARX, 1844/2004).

Na Psicologia, a abordagem histórico-crítica, fundamen-
tada na análise marxista, é aquela capaz de oferecer elementos 
concretos para o processo de investigação das questões psicos-
sociais e fornecer um quadro claro das condições objetivas em 
que as pessoas nascem, crescem e se desenvolvem como sujei-
tos, quais os fatores que incidem nas diferenças entre homens e 
mulheres e entre crianças de distintos grupos sociais. A análise 
marxista é reveladora da ideologia que impregna a vida cotidiana 
com uma marca de sofrimento, exploração e violência, tornando 
desumanas e degradantes as relações sociais, e indignas as con-
dições para a sobrevivência. É pela análise marxista que se pode 



Capítulo 11    	     249

chegar à compreender o desenvolvimento da subjetividade e a 
formação da personalidade humana. Daí decorre a importância 
da relação Psicologia e Marxismo, sobretudo pelo método de aná-
lise da realidade. 

O método em Marx

A pesquisa em Psicologia tem suas origens no empirismo 
e controle experimental de dimensões subjetivas ou construc-
tos e variáveis psicológicas – o ser humano e sua essência bio-
logicista. O positivismo sustentou e ainda inspira a pesquisa 
em Psicologia. E é interessante observar que a relação entre o 
Marxismo e a Psicologia é caracterizada por um discreto silên-
cio se considerarmos a abundância de pensamentos e ideias 
características das duas áreas, mesmo considerando o discurso 
recorrente nos espaços acadêmicos sobre a pesquisa servindo à 
transformação social e a aceitação acrítica de que a globalização 
proíbe qualquer discussão séria de alternativas à mudança. Para 
Hayes (2001), há importantes argumentos e razões que podem 
explicar esse silêncio e a repressão ao pensamento marxista. A 
Psicologia se afastou das teorias sociais em geral e, particular-
mente do Marxismo. Ao mesmo tempo, o Marxismo se manteve 
hostil a esse corpo de conhecimento que desconsiderava elemen-
tos da história, do materialismo e da dialética para a compreensão 
da personalidade humana. Na perspectiva da Psicologia Crítica, 
o Marxismo tem muito a contribuir e essa tem sido uma tarefa 
importante e premente de alguns pesquisadores e grupos de pes-
quisa na Psicologia.

Ao aprofundarmos a questão do método em Marx chama 
a atenção o paradigma analítico e o problema central de pesquisa 
qual seja, a gênese, a consolidação, o desenvolvimento, as con-
dições e as crises da sociedade capitalista, contexto por exce-
lência de desenvolvimento dos seres humanos. É nesse cenário 
de relações sociais e de produção da vida que as condições de 



250    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

desenvolvimento se estabelecem. A análise desse cenário se faz 
por fundamentos materialistas, históricos e dialéticos. É nesse 
cenário que a Psicologia Crítica – aqui entendida como aquela 
influenciada pelo pensamento marxista, ou seja, aquela Psicologia 
engajada prática e politicamente que busca desenvolver concei-
tos, os quais têm o potencial de transcender a análise teórica e 
meramente abstrata (HAYES, 2001) ressaltando o caminho para 
que mudanças, efetivamente, ocorram. A dimensão crítica, no 
sentido marxista, envolve o criticismo teórico e o engajamento 
político, e a Psicologia Crítica será incompleta se não levar em 
conta as injustiças e desigualdades e se as colocar como parte dos 
movimentos sociais radicais em várias esferas da vida social.

Alguns conceitos marxistas são importantes para a radica-
lização da Psicologia – a dialética, a totalidade e a vida cotidiana. 
A dialética como um conceito metodológico capaz de trazer à tona 
na análise as contradições – um processo de relações recíprocas, 
interlaçadas e que se codeterminam, do universal ao particular 
e singular e ao contrário. Esse movimento dificulta a análise de 
problemas psicológicos. A totalidade como uma unidade de for-
ças opostas (recorte de classe), relativa e mutável no marco de 
circunstâncias históricas e concretas sempre em movimento. Por 
fim, a vida cotidiana e suas relações mediadas pelos níveis de 
complexidade e pelas estruturas peculiares de cada totalidade. 
Os sistemas de mediação devem ser apreendidos porque as deter-
minações presentes no cotidiano da vida não são aparentes. Aí 
reside uma das dificuldades da análise marxista – apreensão das 
raízes profundas das expressões cotidianas na dinâmica da vida 
que estejam relacionadas à produção e reprodução da própria 
vida (GUZZO, 2015).

O Grupo de Pesquisa 

O Grupo de Pesquisa “Avaliação e Intervenção Psicossocial 
– prevenção, comunidade e libertação” foi formado em 1996 com 



Capítulo 11    	     251

a finalidade de aprofundar caminhos teóricos e práticos que 
pudessem sustentar a intervenção do profissional de Psicologia 
em espaços educativos e comunitários a partir de outra pers-
pectiva que não a da Psicologia dominante. A compreensão das 
estruturas de organização sociais e comunitárias, de instrumen-
tos que pudessem ajudar na avaliação da realidade cotidiana de 
homens, mulheres e crianças de camadas empobrecidas onde 
o trabalho do psicólogo não alcançava, o horizonte libertador 
desse trabalho e as intervenções preventivas dando lugar àquelas 
mais terapêuticas e remediativas, foram as primeiras motivações 
para a organização teórica e metodológica do Grupo de Pesquisa. 
Depois de passar por distintas configurações, o Grupo atualmente 
se apresenta estruturado por três eixos teóricos que desembocam 
em um objetivo investigativo: a promoção da consciência classe, 
conforme a Figura 1.

Figura 1. Eixos teórico do Grupo de Pesquisa “Avaliação e Intervenção Psicossocial – 
prevenção, comunidade e libertação



252    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

A cada eixo teórico corresponde um conjunto de formu-
lações que, inspiradas no Marxismo, permitem a análise capaz 
de fornecer elementos para o desenvolvimento do processo de 
tomada de consciência de pessoas e grupos das camadas popula-
res, dando um outro sentido e significado à prática profissional 
do psicólogo. 

O grupo tem como fundamentos teóricos a libertação na 
perspectiva do sujeito, espaços de desenvolvimento como escola 
e comunidade, conselhos de participação social e poder político; 
o processo de tomada de consciência e a subjetivação – pensar e 
agir sob certas condições sociais, historicidade da vida cotidiana, 
ideologia na relação indivíduo e sociedade; opressão, subalterni-
dade e violência, psicologia comunitária e psicologia crítica.

Desafios, dificuldades e avanços alcançados

Nesses últimos anos de trabalho, imensas dificuldades 
e desafios foram identificados, mas também foram alcançados 
alguns elementos de avanço. As dificuldades e desafios podem 
se resumir na apreensão da totalidade possível de ser conhecida, 
pelos acessos quase impossíveis a banco de dados e informações 
relacionadas à história e outras dimensões sociais e políticas da 
vida em comunidade; a construção de instrumentos para o acesso 
à fontes distintas de informações; a análise crítica com elemen-
tos das contradições que se revelam no processo de análise; e o 
rompimento com o positivismo ainda presente e dominante na 
formação básica do profissional de Psicologia. 

Muito embora as dificuldades ainda sejam grandes, tem 
sido possível identificar alguns avanços e superações os quais 
podem ser resumidos na maior clareza sobre a relação entre con-
dições subjetivas e objetivas no desenvolvimento da consciência, 
na leitura crítica da conjuntura para além da Psicologia, assim 
como no estabelecimento de uma outra dinâmica do fazer cien-
tífico, que têm sido predominantes o exercício da crítica, das 



Capítulo 11    	     253

problematizações e dúvidas – movimento contrário ao dominante 
na formação da área. Com essa prática, decorre o desenvolvi-
mento de instrumentos para acesso das informações importantes 
para a análise, assim como são fortalecidos os processos de inter-
venção por meio da práxis, os quais se caracterizam pela confron-
tação com o corpo de conhecimento estabelecido e o desafio para 
a construção de um outro referencial para a prática psicológica. 

Referências

GUZZO, R. S. L. Critical Psychology And The American Continent: From 

Colonization And Domination To Liberation And Emancipation. 

In: PARKER, I. (Ed). Handbook of Critical Psychology. London: 

Routledge, 2015. p. 406-414.

HAYES, G. Marxism and Psychology: a vignette. PINS (Psychology in 
Society), v. 27, p . 46-52, 2001.

LUKÁCS, G. O jovem Marx e outros escritos de filosofia. In: COUTINHO, 

N. C.; NETTO, J. P. (Org.). Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2007. 

MARTÍN-BARÓ, I. Psicología de la Liberación. In: BIANCO, A. (Org.). 

Madrid: Editorial Trotta, 1998.

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

2004. (Texto original publicado em 1844).

PARKER, Ian. Revolution in psychology: Alienation to emancipation. 

London: Pluto Press, 2007.





Capítulo 12

Marxismo e Psicologia: Notas 
críticas sobre epistemologismo, 
emancipação e historicidade1

Fernando Lacerda Júnior

Introdução

O presente texto explora possíveis relações entre Psicologia, 
marxismo e transformação social com o intuito de apresen-

tar algumas indicações sobre como a concepção marxiana pode 
dar contribuições à tarefa de interpretar e transformar o mundo 
para aquelas e aqueles que estão, de alguma maneira, inseridos 
na Psicologia. Mais especificamente, o texto apresenta três des-
taques sobre a contribuição do marxismo para a crítica e a aná-
lise da Psicologia: (a) a crítica ontológica do epistemologismo na 
Psicologia; (b) a crítica da hegemonia da emancipação política 
na Psicologia; (c) a ênfase na radical historicidade da essência 
humana. 

Trata-se, portanto, de um texto mais dedicado aos psicólo-
gos e psicólogas que buscam apreender contribuições da tradição 
marxista. A exposição aqui é introdutória e não pretende esgotar 
todas as possibilidades que brotam do diálogo entre marxismo e 
Psicologia. O trabalho está, fundamentalmente, dividido em duas 

1	 Apoio: CNPq.



256    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

partes. A primeira aponta qual veio da tradição marxista funda-
menta o conjunto de proposições presentes neste texto, enquanto 
a segunda desenvolve o conjunto de notas sobre as contribuições 
do marxismo para a Psicologia.

Marxismo e transformação social: Emancipação 
humana e ontologia do ser social

Analisar marxismo e transformação social é algo rela-
tivamente difícil, pois nenhum dos termos é homogêneo, efe-
tivamente, são marcados por enorme polissemia. O tema da 
transformação social é ambíguo até mesmo para aqueles que uti-
lizam termos mais específicos como socialismo ou comunismo. 
Vale lembrar, que Marx e Engels (1848/2010) no “Manifesto 
Comunista” dedicaram um tópico inteiro à análise e crítica das 
diferentes propostas de transformação social socialista existentes 
em sua época. 

Da mesma forma, sabe-se que há distintos marxismos que, 
não raramente, são marcados por virulentas disputas. Por isso, 
Netto (1985) menciona a existência de uma “tradição marxista” 
e não apenas de um marxismo. Assim, é uma necessidade desta-
car qual é o marxismo que está sendo discutido aqui e, com isso 
posto, deixo claro que o presente texto é especialmente devedor 
da leitura da obra marxiana a partir de uma abordagem ontoló-
gica e que tem na obra de Lukács a principal referência teórica, 
com uma ênfase especial em seus estudos sobre a ontologia do ser 
social (LUKÁCS, 1968/2012). 

Há, pelo menos, dois elementos fundamentais que carac-
terizam essa leitura. Primeiro, o pensamento marxiano é carac-
terizado por ser uma radical crítica da sociedade burguesa2 
(NETTO, 1985; 2011; YAMAMOTO, 1994). Sendo crítica radical 

2	 Dussel (2001, p. 269) caracteriza a obra de Marx como um “‘juízo científico nega-
tivo’ crítico do capital”.



Capítulo 12    	     257

da sociedade burguesa, a vigência do pensamento de Marx não 
depende da idade de seus textos ou de algum argumento for-
mulado a partir de proposições lógico-gnoseológicas formula-
das pelo positivismo ou outras manifestações do pensamento 
moderno, mas sim da vigência histórica da totalidade histórica 
regida pelo capital. Enquanto a sociedade do capital for vigente, 
a crítica radical dessa sociedade formulada por Marx é ponto de 
partida indispensável (DIAS, 2005; NETTO, 2013). 

A obra de Mészáros (2002) é um exemplo ilustrativo desse 
aspecto. Atualizando as análises de Marx sobre o capital, o filó-
sofo húngaro demonstrou a vigência do pensamento marxiano 
destacando como o sistema socioreprodutivo de expansão e acu-
mulação do capital mantém diversas das tendências desveladas 
por Marx: o movimento expansivo e incontrolável do processo de 
reprodução do capital, a tendência à centralização e concentração 
de capital, assim como a manutenção das fraturas entre produção 
e controle, produção e consumo e produção e circulação. Assim, 
ainda que destaque a existência de diversas processualidades que 
não foram analisadas por Marx, Mészáros (2002) demonstra a sua 
importância como ponto de partida para a crítica da produção 
destrutiva (como o crescimento da centralidade do complexo 
industrial-militar ou da obsolescência planejada de mercadorias), 
do surgimento de formas avançadas de reificação e exploração ou 
da crise estrutural do capital. 

Em segundo lugar, essa leitura destaca a existência de uma 
ontologia radicalmente histórica e social que Marx elaborou ao 
mesmo tempo que estudou o movimento real da sociedade bur-
guesa, isto é, o estudo histórico da sociedade burguesa foi possível 
somente com o desenvolvimento de uma análise sobre as deter-
minações ontológicas que caracterizam o ser social (LUKÁCS, 
1968/2012; TONET, 2005; 2013). Esse aspecto da obra de Marx é 
aquele que, para os objetivos do presente texto, merece ser ana-
lisado mais detalhadamente. Destacarei quatro dimensões sobre 
a ontologia marxiana: (a) a centralidade ontológica do trabalho, 



258    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

(b) o redimensionamento da relação entre ser humano, natureza e 
sociedade; (c) a afirmação da radical historicidade humana; (d) o 
horizonte da emancipação humana.

Em primeiro lugar, a ontologia marxiana possibilitou a 
instauração de novos marcos para o estudo da vida humana ao 
teorizar sobre a centralidade ontológica do trabalho. De acordo 
com Engels (1883/1983, p. 335), a singular contribuição de Marx 
deve-se à descoberta do fato de que “o homem precisa, em pri-
meiro lugar, comer, beber, ter um teto e vestir-se antes de poder 
fazer política, ciência, arte, religião etc.”. Em outras palavras, “o 
primeiro pressuposto de toda a existência humana” é “o pressu-
posto de que os homens têm de estar em condições de viver para 
poder ‘fazer história’” (MARX; ENGELS, 1846/2007, p. 32-33), o 
que significa que o ser social “começa com um salto, com o pôr 
teleológico do trabalho” (LUKÁCS, 1968/2012, p. 287). 

No processo de trabalho, o homem converte os objetos 
da natureza em meios para sua reprodução. Diferentemente dos 
outros seres vivos, que no processo de reprodução operam uma 
mera estabilização muda com a natureza, o ser humano trans-
forma ativa e intencionalmente a natureza para satisfazer suas 
necessidades. O ser social parte do processo orgânico de repro-
dução comum a todos os seres vivos, mas vai além da adaptação 
passiva ao meio ambiente, porque, pelo trabalho, os seres huma-
nos satisfazem suas necessidades de uma forma completamente 
nova, na qual a consciência é central. O trabalho é um processo 
conduzido pela consciência, pela busca permanente do homem 
de adequar a natureza às suas necessidades elaborando previa-
mente ideações que orientam a atividade (LUKÁCS, 1968/2012). 

Com o “pôr teleológico do trabalho” o papel da natureza 
na vida humana ganha um novo significado. O trabalho cria um 
novo complexo, o ser social, do qual emergem relações, conexões 
e objetivações cujos limites e possibilidades não dependem mera-
mente de determinações naturais. Há aqui um leque, extrema-
mente amplo, de processos inaugurados pelo processo de trabalho 



Capítulo 12    	     259

como a relação dialética entre sujeito e objeto, os processos de 
objetivação e exteriorização, a tensão permanente entre teleologia 
e causalidade que caracteriza o ser social, além de outras que são 
impossíveis de serem aqui abordadas. 

Em segundo lugar, o pensamento marxiano redimensionou 
as relações entre natureza, sociedade e ser humano. Trata-se de 
uma radical inovação em relação ao pensamento moderno, o qual 
é caracterizado pela afirmação de que há uma determinação natu-
ral da existência humana. Nessa perspectiva, a natureza humana 
precede as relações sociais e, assim, estas se tornam um mero 
subproduto determinado por aquela. Essa concepção ontológica 
está presente, por exemplo, na tese de que a natureza humana 
seria marcada, fundamentalmente, por um individualismo pos-
sessivo que explica o antagonismo entre indivíduo e sociedade, 
assim como a existência insuperável da propriedade privada 
(MACPHERSON, 1964). Mas essa “natureza humana” nada mais 
é do que uma absolutização de uma situação histórica particular 
e é justamente o estudo do processo de trabalho que possibilita o 
marxismo ir além dos limitados marcos do pensamento moderno. 
Os estudos sobre o trabalho mostram como dele surge um com-
plexo processo de desenvolvimento social em que os objetos, as 
possibilidades, os complexos e as categorias não são mais redutí-
veis à natureza. Esta, ainda que permaneça enquanto base insupri-
mível da existência humana, apresenta-se, cada vez menos, como 
uma barreira que define as possibilidades da atividade humana. 
Cada vez mais, complexos socialmente determinados, que não 
são redutíveis à natureza, passam a predominar na determinação 
da história humana (LUKÁCS, 1968/2007; 1968/2012).

Assim, a ontologia marxiana afirma a radical historici-
dade da essência humana. Mais ainda, de acordo com a análise 
de Lukács (1968/2012), a novidade teórica da obra de Marx é 
justamente a de fundar uma ontologia histórico-materialista que 
afirma a historicidade como traço essencial de todo e qualquer 
ser. Na própria definição da categoria substância, a historicidade 



260    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

é constatada como um princípio ontológico fundamental. Assim, 
substância não se contrapõe à historicidade e nem ao movimento 
da matéria, pelo contrário: “a continuidade na persistência, 
enquanto princípio de ser dos complexos em movimento, é indí-
cio de tendências ontológicas à historicidade como princípio do 
próprio ser” (LUKÁCS, 1968/2012, p. 341). 

Nesse sentido, na ontologia marxiana toda e qualquer 
essência é histórica e processual. Assim: 

a substancialidade não é uma relação estática-esta-
cionária de autoconservação, que se contraponha em 
termos rígidos e excludentes ao processo do devir; ao 
contrário, ela se conserva em essência, mas de modo 
processual, transformando-se no processo, renovando-
-se, participando do processo (LUKÁCS, 1968/2012, p. 
413). 

No caso do ser social, isso se reflete no simples fato de que 
tanto o nível imediato das situações históricas concretas quanto 
as suas determinações mais essenciais são produto da atividade 
humana. Como o elemento fundante do ser social é o processo 
de trabalho, isto é, um processo conduzido pela consciência, a 
história humana não é mais concebida como história natural, mas 
como história das relações sociais. Marx enfatizou esse elemento 
inúmeras vezes. Possivelmente, a melhor síntese sobre o tema 
está na tese de que a essência humana “é o conjunto das relações 
sociais” (MARX, 1843/2010, p. 538)3. 

Ao afirmar a radical historicidade de todo ser, Marx infirma 
todo e qualquer estudo que não seja produzido a partir de uma 
angulação histórico-genética. Por isso, o estudo sobre qualquer 
fenômeno do ser social só pode ser um estudo da história humana: 
“Não nos desloquemos a um estado primitivo imaginário. Um tal 

3	 Por isso, no pensamento marxiano, é impossível conceber um processo de eman-
cipação do gênero humano sem qualquer tipo de transformação da sociedade 
(TERTULIAN, 2004). 



Capítulo 12    	     261

estado primitivo nada explica. Ele simplesmente empurra a ques-
tão para uma região nebulosa, cinzenta. Assim o teólogo explica 
a origem do mal pelo pecado, isto é, supõe como um fato dado e 
acabado, o que deve explicar” (MARX, 1844/2004, p. 80).

Finalmente, cabe destacar que a perspectiva de Marx sobre 
a transformação social não é a mera construção de uma sociedade 
democrática ou de um Estado aperfeiçoado. Seu projeto revolu-
cionário é impulsionado pela busca de superar o Estado em si. 
Para tanto, Marx sublinha a necessidade de um projeto social 
que, para além da emancipação política, almeja a emancipação 
humana. A emancipação política possibilitou superar a ordem 
feudal, mas não possibilitou a libertação humana: 

O limite da emancipação política fica evidente de ime-
diato no fato de o Estado ser capaz de se libertar de uma 
limitação sem que o homem realmente fique livre dela, 
no fato de o Estado ser capaz de ser um Estado livre sem 
que o homem seja um homem livre (MARX, 1843/2010, 
p. 37-38).

A emancipação política instaura uma sociedade civil 
marcada pela cisão entre citoyen (cidadão do Estado que atua na 
esfera pública) e bourgeois (indivíduo egoísta que atua na esfera 
privada). Daí que as análises realizadas na perspectiva da eman-
cipação política não precisam analisar as condições para a supe-
ração da sociedade burguesa. Já a busca da emancipação humana 
demanda um referencial de análise mais amplo e geral: “Uma 
revolução social se situa do ponto de vista da totalidade porque 
[...] ela é um protesto do homem contra a vida desumanizada” 
(MARX, 1844/1995, p. 89). 

Na perspectiva da emancipação humana, a tarefa passa 
a ser a análise do mundo social. Não há como alcançá-la sem 
a destruição das barreiras sociais ao livre desenvolvimento do 
indivíduo em relação consciente com o gênero humano. Assim, 
a crítica marxiana, por almejar a emancipação humana, supõe a 



262    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

análise dos fundamentos da sociedade burguesa, revelando que 
o ser humano é o principal demiurgo de sua própria história e 
que, no atual momento histórico, as únicas barreiras ao seu livre 
desenvolvimento são barreiras socialmente postas, isto é, que são 
historicamente específicas e que foram produzidas pelos próprios 
homens. Que contribuições esses fundamentos podem oferecer 
para a Psicologia?

Contribuições da tradição marxista para a Psicologia

O diálogo com o marxismo possibilitou diversos desdo-
bramentos no interior da Psicologia. De um lado, possibilitou 
novos marcos para se criticar e problematizar ideias e práticas 
dominantes na Psicologia, ressaltando a determinação social do 
conhecimento psicológico, desvelando a ideologia na Psicologia 
e sublinhando as contribuições da Psicologia em processos de 
reificação (PARKER, 2007). De outro, contribuiu para reflexões e 
críticas sobre a função social da Psicologia (YAMAMOTO, 1987) 
assim como para a elaboração de novos referenciais teóricos no 
campo da Psicologia. 

Nesta parte, apresentarei algumas notas abordando dimen-
sões da Psicologia pensadas a partir de formulações presentes na 
tradição marxista. Essa apresentação aborda três temas específi-
cos: os problemas epistemológicos da Psicologia; a hegemonia da 
emancipação política em campos como a Psicologia Comunitária 
e a Psicologia Política; e as implicações sobre a radical historici-
dade humana para o estudo da subjetividade.

Crítica ontológica e os problemas 
epistemológicos da Psicologia

Em primeiro lugar, o tipo de marxismo apresentado neste 
trabalho (aquele devedor das contribuições de Marx e Lukács) 
pode contribuir para uma crítica dos debates sobre os problemas 



Capítulo 12    	     263

epistemológicos da Psicologia. Tal como boa parte da literatura 
existente sobre crises e críticas na Psicologia indica (TEO, 2005), 
há uma enorme quantidade de tinta derramada sobre os dilemas 
epistemológicos da Psicologia. Ponto importante nessa literatura 
é a busca por legitimar uma Psicologia verdadeiramente científica 
por meio do desenvolvimento de métodos verdadeiramente cien-
tíficos. Esse debate nasce juntamente com a Psicologia, se expres-
sando, por exemplo, nos debates inaugurados pelo veto kantiano 
de que a Psicologia tinha um componente empírico, mas care-
cia de um componente racional por não ser redutível à análise 
metódica, à experimentação e à quantificação (FERREIRA, 2006; 
LEARY, 1978) ou na defesa da tese de que o marco fundacional 
da Psicologia se deu com a constituição do laboratório de pes-
quisas criado por Wundt (DANZIGER, 1998). Da mesma forma, 
os debates sobre os métodos quantitativos e qualitativos e sua 
relação com a constituição de uma Psicologia que ignora ou não a 
subjetividade (ver, por exemplo, GONZÁLEZ REY, 1997) também 
são ilustrativos indicadores sobre a centralidade dos “problemas 
epistemológicos da Psicologia”.

Trata-se, portanto, de uma clara hegemonia de uma pos-
tura epistemologista que pode ser criticada por partir da con-
cepção ontológica que infirma o objeto como polo regente no 
processo de conhecimento e afirma uma centralidade da subje-
tividade na construção da ciência. Nessa concepção, a definição 
das condições ideais de conhecimento pelo sujeito é o elemento 
fundamental e precedente de toda análise sobre o ser. Se o polo 
determinante do processo de conhecimento é o sujeito (ao invés 
do objeto), então só é possível conhecer apenas aquilo que é aces-
sível à subjetividade pelas sensações ou pela experiência. Assim, 
o sujeito só tem acesso imediato às manifestações fenomênicas 
daquilo que ele pretende conhecer e o fundamento último das 
coisas não pode ser apreendido. A realidade converte-se numa 
sucessão caótica de dados, experiências, fenômenos que cabe 
à subjetividade organizar, classificar e definir (TONET, 2013). 



264    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Muitas vezes, isso significa que fazer ciência é apenas operacio-
nalizar um conjunto de regras que possibilitam a manipulação 
de um objeto em certas condições ideais (COUTINHO, 1972; 
LUKÁCS, 1968/2012). 

Essa crítica ontológica da postura epistemologista abre 
novos horizontes para o debate sobre os problemas ontológicos da 
Psicologia. A crítica da “metodolatria” apresentada por Danziger 
(1998) demonstrou como a construção do método científico na 
Psicologia estadunidense foi produto da mais pura arbitrarie-
dade. Enquanto, retoricamente, muitos pioneiros apontavam 
para a importância de Wundt para a constituição da Psicologia, 
os psicólogos estadunidenses realizavam um conjunto de adap-
tações no chamado método científico com a finalidade de criar 
uma ciência mais adequada a um contexto marcado pela compe-
tição, pela racionalização de instituições sociais – especialmente 
educativas – e que primava pela conversão dos problemas sociais 
em problemas individuais. Nesse contexto, a prática de pesquisa 
que mais poderia florescer não era aquela que buscava o estudo 
da mente humana individual tal como propôs Wundt, mas sim 
aquela que estudava o desempenho do indivíduo em compara-
ção com uma norma estatística. Aqui, há uma decisão arbitrá-
ria: define-se que um conjunto de dados que agrega um grande 
número de sujeitos é uma base válida de conhecimento. Essa base 
de dados é estatisticamente tratada e as regularidades encontra-
das são interpretadas enquanto manifestações de leis científicas 
quantitativamente demonstráveis. Daí que a regularidade estatís-
tica permite inferir a conduta individual (DANZIGER, 1998).

Da mesma forma, Samelson (1979) destaca como os 
diversos achados dos testes de inteligência sobre a inferioridade 
mental de certas raças ou nacionalidades acompanhou o clima 
sociopolítico existente nos EUA. A tarefa de muitos testes não era 
a de estudar a inteligência, mas sim a de demonstrar a utilidade 
da Psicologia e a melhor forma de se fazer isso era garantir que 



Capítulo 12    	     265

os resultados reforçassem as suposições ideológicas vigentes na 
sociedade norte-americana.

Esses trabalhos críticos oferecem contribuições impor-
tantes para demonstrar a arbitrariedade e a pseudocientificidade 
da suposta Psicologia científica. No entanto, além da demons-
tração do processo de construção social de certas práticas cien-
tíficas, é necessário questionar as bases históricas e reais desse 
processo. Qual é a determinação ontológica do objeto de estu-
dos da Psicologia e como ela possibilitou o reinado da arbitrarie-
dade e da pseudocientificidade? Pode a subjetividade ser estuada 
por uma ciência particular e independente, perdendo de vista a 
totalidade? Mais ainda, uma análise marxista da Psicologia, de 
acordo com Parker (2009), supõe perguntar: Por que a Psicologia 
existe? Por que existe um domínio da ideia de que uma disciplina 
particular pode revelar as razões da ação humana? 

A crítica marxista coloca novos desafios para a análise 
dos problemas epistemológicos da Psicologia. Antes de passar 
ao debate sobre os princípios epistemológicos, é preciso anali-
sar ontologicamente o objeto que foi abordado pela ciência psi-
cológica e as condições histórico-sociais que possibilitaram a 
emergência dessa ciência. Assim, cabe analisar a relação entre o 
processo de constituição da Psicologia como ciência e as trans-
formações histórico-sociais que converteram o estudo da vida 
social em um estudo de uma totalidade fraturada, fragmentada e 
que, muitas vezes, fetichiza a realidade existente – o que coloca 
como condição fundamental o desenvolvimento de uma crítica 
ontológica.

A perspectiva da emancipação política e a Psicologia

Na história da Psicologia brasileira, a crítica da função 
social do psicólogo esteve associada com o processo de busca e 
elaboração de modalidades alternativas para a ciência e a pro-
fissão (LACERDA JR., 2013; YAMAMOTO, 1987). Tanto a crítica 



266    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

da Psicologia quanto a busca por ações alternativas estão estrei-
tamente relacionadas com as diversas transformações da socie-
dade brasileira e seus influxos sobre a Psicologia como profissão. 
Além de um complexo processo de crescente assalariamento dos 
psicólogos brasileiros, houve, também, o crescimento da atuação 
profissional, normalmente em condições precárias, em institui-
ções que lidam com refrações da questão social (YAMAMOTO, 
2003; 2007).

Ao mesmo tempo que houve uma maior inserção profis-
sional da Psicologia em equipamentos ou instituições que lidam 
com refrações da questão social, começou a se explicitar diversas 
discussões sobre a atuação da Psicologia na esfera das políticas 
públicas ou sobre sua importância para o fortalecimento da demo-
cracia e a conquista de direitos sociais (BOCK, 2003; FURTADO, 
2007; SAADALLAH, 2007). Especialmente em campos como a 
Psicologia Política e a Psicologia Comunitária que, na América 
Latina, surgiram com explícitos compromissos com movimen-
tos sociais, lutas por poder popular e processos de libertação, 
os temas da democracia, da socialização de direitos e das polí-
ticas públicas passaram a predominar (PRADO; COSTA, 2009; 
FREITAS, 2007; XIMENES et al. 2009)4. 

A crítica marxiana serve para alertar sobre possíveis ilusões 
quanto aos limites e possibilidades reais das políticas públicas, 
da democracia e da defesa da esfera pública, pois os seus limites 
são os mesmos da emancipação política. De acordo com a discus-
são já apresentada sobre emancipação política, esta pressupõe a 
existência de uma sociedade caracterizada pelo conflito entre o 
indivíduo possessivo e o cidadão público, pela contradição entre 

4	 Há um claro contraste entre essas propostas e algumas das propostas de Martín-
Baró (1988/2002). O autor propõe a busca do poder popular, ao invés da busca de 
falsas democracias eleitorais e a intensificação de processos de libertação social 
por meio de uma “prática de classe” de caráter revolucionário, ao invés da mera 
defesa de direitos ou busca por políticas públicas. 



Capítulo 12    	     267

uma igualdade formal perante o Estado e uma desigualdade real 
na sociedade (MARX, 1843/2010). 

A crítica da emancipação política desvelou a impossibi-
lidade de se analisar a política como um fator separado da eco-
nomia, o que não significa reduzir a política à economia, mas 
sim que a democracia só existe no interior de um arranjo social 
que assegura a emergência do indivíduo, que é livre para vender 
ou explorar a força de trabalho, que é igual apenas perante a lei 
e que, acima de tudo, só se humaniza na medida que é proprie-
tário. Assim, o cidadão de direitos só emerge quando há separa-
ção entre sociedade civil e Estado. O próprio Estado só existe na 
medida que há uma cisão entre exploradores e explorados. Não 
há como existir Estado sem desigualdades sociais. E não há como 
existir cidadão, políticas públicas ou democracia sem Estado e, 
portanto, sem exploração, alienação e desigualdades estruturais 
(TONET, 2005). 

Em outras palavras, ao desvelar os limites da emancipa-
ção política, o pensamento marxiano possibilita redimensionar 
as reflexões sobre o “compromisso social” de uma Psicologia que 
se contenta com a democracia, a conquista de direitos e a elabo-
ração de políticas públicas. Se essas tarefas são mais progressistas 
do que aquelas ações da Psicologia que contribuem para intensi-
ficar o processo de extração de mais-valia, isso não significa que 
é algo problemático prometer libertação ou transformação social 
por meio de ações que são, estruturalmente, incapazes de superar 
a sociedade do capital, pois não lidam com as causas, mas apenas 
com as refrações aparentes da desigualdade social. Mais ainda, ao 
afirmar que a Psicologia pode contribuir para a mudança social 
por meio de certas ações profissionais específicas, pode-se incor-
rer na falsa elaboração ideológica de que é possível transformar 
o mundo mediante a atuação profissional e não pelas lutas de 
classe. De la Torre (1995) refere-se a esse problema ao criticar 
algumas manifestações da Psicologia Comunitária que, involun-
tariamente, repetem um componente ideológico que marcou a 



268    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

história do Behaviorismo: prometem a realização de mudanças 
sociais sem apontar a “incômoda” tarefa de se realizar uma revo-
lução social. 

Assim, a perspectiva da emancipação humana possibilita 
redimensionar todos os debates sobre a relação da Psicologia com 
as refrações da questão social e repensar as efetivas possibilida-
des de uma “Psicologia do compromisso social” ou da função 
real da busca por realizar transformações sociais mediante ape-
nas práticas profissionais.

A radical historicidade humana e a Psicologia

Como se afirmou, o marxismo desvelou a radical histo-
ricidade da essência humana. Essa tese contrasta radicalmente 
com várias teorias psicológicas que apresentam concepções de 
homem que, em última instância, reduzem o papel do sujeito na 
transformação da história. Assim, em geral, essas teorias trans-
mutam uma condição historicamente específica – o indivíduo 
burguês – em uma condição humana universal5. 

Das proposições presentes na teoria marxiana surgiram 
inúmeras tentativas de se repensar a concepção de homem na 
Psicologia. Possivelmente, o exemplo mais expressivo seja o tra-
balho de Vygotsky (1927/1997), o qual explicitamente apresentou 
a centralidade das contribuições do pensamento marxiano para se 
reconstruir a Psicologia. Da mesma forma, há inúmeras propostas 
de construção de uma Psicologia que incorpora as contribuições 
de Marx e que elabora um aparato categorial que incorpore todas 
as conclusões da tese de que o ser humano é produto e produtor 

5	 Há inúmeros textos sobre o tema. O trabalho de Prilleltensky (1994) é uma in-
teressante revisão que destaca os componentes ideológicos das concepções de 
indivíduo e de sociedade da psicanálise, do humanismo e do behaviorismo. Da 
mesma forma, Parker (2007) dedica toda a sua atenção à tarefa de demonstrar a 
relação entre a existência da sociedade burguesa e as concepções de homem que 
circulam na Psicologia.



Capítulo 12    	     269

da história. Esse é o caso das tentativas de construção de uma 
Psicologia Marxista6, da proposta de reconstrução categorial da 
Psicologia Crítica Alemã (HOLZKAMP, 1992) e, finalmente, de 
todas as correntes que nasceram tomando como núcleo central a 
contribuição seminal de Vygotsky, como a Psicologia Histórico-
Cultural, a Teoria da Atividade (LEONTYEV, 1977/2009) e a 
Psicologia Macrocultural (RATNER, 2012).

Além das elaborações que surgiram na tentativa de salvar 
a Psicologia por meio da introdução de teses marxistas, cabe des-
tacar a possibilidade de se pensar uma teoria da subjetividade a 
partir das contribuições teóricas de Marx e Lukács. Especialmente 
a ontologia lukacsiana, contém: (a) os lineamentos fundamentais 
para uma filosofia da subjetividade; (b) uma discussão sobre o 
papel do sujeito na história, estabelecendo uma relação entre, de 
um lado, atividade, processualidade e historicidade e, de outro 
lado, socialidade, essência e substância; (c) uma compreensão 
radicalmente materialista e histórica do processo de autocons-
trução humana mediante uma análise do processo de reprodução 
social e seus dois polos distintos: indivíduo e sociedade (COSTA, 
2012; LUKÁCS, 1968/2012). Dessa forma, a ontologia lukacsiana 
aponta para uma autêntica concepção crítica da subjetividade 
que pode ser formulada sem criar qualquer ilusão de que ela é 
objeto de estudo de uma ciência particular e autônoma. Assim, 
indica a possibilidade de estudar a subjetividade sem isolá-la do 
processo de estudo e apreensão da totalidade social.

6	 De um lado, a proposta de construir uma Psicologia Marxista foi apenas reflexo 
do esforço para se construir uma Psicologia adequada à doutrinação apologética 
do “marxismo-leninismo” dominante nos países do antigo Leste Europeu e da 
ex-URSS; por outro lado, a proposta de elaboração de uma Psicologia Marxista 
revela a busca de autores que, engajados com o processo de emancipação huma-
na, buscam construir uma Psicologia que, efetivamente, incorpore todas as con-
tribuições possíveis do Marxismo (ver CALVIÑO, 2013; HIEBSCH; VORWERG, 
1982; GONZÁLEZ SERRA, 1984). Há críticas que destacam as dificuldades na 
construção de uma Psicologia Marxista, tal como indicam Yamamoto (1987) e 
Parker (1999). 



270    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Considerações finais

O presente texto buscou indicar algumas das possíveis 
contribuições da tradição marxista, especialmente do veio lukac-
siano, para a Psicologia, especialmente quando se assume como 
perspectiva a construção da emancipação humana. As anotações 
indicativas oferecidas neste texto intentaram enfatizar: (a) que a 
radical historicidade humana exige horizontes mais amplos do 
que aqueles oferecidos por uma ciência particular e independente; 
(b) que a crítica ontológica é condição fundamental para se efeti-
vamente conhecer a subjetividade, isto é, que a “reprodução ideal 
do movimento real do objeto pelo sujeito que pesquisa” (NETTO, 
2011, p. 21) não depende da elaboração unilateral de critérios 
lógico-gnoseológicos, tal como ocorreu, de maneira recorrente, 
na história da Psicologia; (c) que a perspectiva da emancipação 
humana possibilita uma avaliação mais realista e menos ufanista 
ou redentorista sobre as possibilidades da Psicologia cumprir um 
papel protagonista em processos de transformação social.

A perspectiva da emancipação humana enunciada por 
Marx possibilitou a construção de projetos de Psicologia que, pelo 
menos, buscam ser um instrumento em processos de transforma-
ção social, seja mediante a realização de estudos e pesquisas que 
contribuam para desvelar ou denunciar processos de exploração 
e alienação em nossa sociedade, seja pela busca de elaborar inter-
venções que intentam reduzir desigualdades sociais ou favorecer 
os interesses de grupos oprimidos e explorados. Para que essas 
propostas não incorram no erro de repetir a busca da transfor-
mação da sociedade sem a realização de uma revolução social, 
é imperativo lembrar a afirmação de Vygotsky (1930/2006), que 
expressou, didaticamente, a complexidade da tarefa de se bus-
car a emancipação humana e a transformação dos seres humanos: 
“Tão-só uma elevação de toda a humanidade a um nível mais alto 
de vida social – a libertação de toda a humanidade – pode condu-
zir à formação de um novo tipo de homem”.



Capítulo 12    	     271

Referências

BOCK, A. M. B. Psicologia e sua ideologia: 40 anos de compromisso com 

as elites. In: BOCK, A. M. B. (Org.), Psicologia e compromisso 
social. São Paulo: Cortez, 2003. p. 15-28

CALVIÑO, M. Pensando em una psicología marxista: Contribuciones 

para el reconocimiento y la construcción. Alternativas cubanas 
en Psicología, v. 1, n. 1, p. 8-24, 2013.

COSTA, G. M. Indivíduo e sociedade: sobre a teoria de personalidade em 

Georg Lukács. São Paulo: Instituto Lukács, 2012.

COUTINHO, C. N. O estruturalismo e a miséria da razão. Rio de Janeiro: 

Paz e Terra, 1972.

DANZIGER, K. Constructing the subject: Historical origins of 

psychological research. Cambridge: Cambridge Univesity Press, 

1998.

DE LA TORRE, C. Psicología latinoamericana: Entre la dependencia y la 

identidad. San Juan: Publicaciones Puertorriqueñas, 1995.

DIAS, E. F. Sobre o marxismo contemporâneo. In: ABRANTES, A. A.; 

SILVA, N. R. D.; MARTINS, S. T. F. (Org.), Método histórico-social 
na psicologia social. Petrópolis: Vozes, 2005. p. 52-60.

DUSSEL, E. Hacia una filosofia política crítica. Bilbao: Desclée de 

Brouwer, 2001.

ENGELS, F. Discurso pronunciado por F. Engels diante da sepultura 

de Karl Marx. (Texto original escrito em 1883). In: KONDER, L.; 

CERQUEIRA FILHO, G.; FIGUEIREDO, E. L. (Org.). Por que Marx? 

Rio de Janeiro: Graal, 1983. p. 355-357.

FERREIRA, A. A. L. A psicologia no recurso aos vetos kantianos. In: 

JACÓ-VILELA, A. M.; FERREIRA, A. A. L.; PORTUGAL, F. T. 



272    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

(Org.), História da psicologia: Rumos e percursos. Rio de Janeiro: 

Nau, 2006. p. 85-91.

FREITAS, M. de F. Q. de (2007). Intervenção psicossocial e compromisso: 

Desafios às políticas públicas. In: JACÓ-VILELA, A. M.; SATO, 

L. (Org.), Diálogos em psicologia social. Porto Alegre: Evangraf, 

2007. p. 370-386.

FURTADO, O. O trabalho na perspectiva das políticas públicas. In: 

JACÓ-VILELA, A. M.; SATO, L. (Org.), Diálogos em psicologia 
social. Porto Alegre: Evangraf, 2007. p. 413-422.

GONZÁLEZ R. F. Epistemología cualitativa y subjetividad. São Paulo: 

EDUC, 1997.

GONZÁLEZ SERRA, D. Problemas filosóficos de Psicología. Havana: 

Pueblo y Educación, 1984.

HIEBSCH, H.; VORWERG, M. Psicología social marxista. Havana: 

Política, 1982.

HOLZKAMP, K. On doing psychology critically. Theory & Psychology, v. 

2, n. 2, p. 193-204, 1992.

LACERDA JR., F. Capitalismo dependente e a psicologia no Brasil: Das 

alternativas à psicologia crítica. Teoría y Crítica de la Psicología, 
v. 3, p. 216-263, 2013.

LEARY, D. The philosophical development of the conception of 

psychology in Germany, 1780-1850. Journal of the History of the 
Behaviorial Sciences, n. 14, p. 113-121, 1978.

LEONTYEV, A. N. The development of mind. New York: Erythrós Press, 

2009. (Texto original publicado em 1977).

LUKÁCS, G. As bases ontológicas do pensamento e da atividade do 

homem. (Escrito em 1968). In: COUTINHO, C. N.; NETTO, J. P. 



Capítulo 12    	     273

(Org.). O jovem Marx e outros escritos de filosofia. Rio de Janeiro: 

Editora UFRJ, 2007. p. 225-245.

LUKÁCS, G. Para uma ontologia do ser social I. São Paulo: Boitempo, 

2012. (Texto original publicado em 1968).

MACPHERSON, C. B. The political theory of possessive individualism: 
Hobbes to Locke. Oxford: Oxford University Press, 1964.

MARTÍN-BARÓ, I. La psicología política latinoamericana. (Texto 

original escrito em 1988). In: PACHECO, G.; JIMÉNEZ, B (Org.). 

Ignacio Martín-Baró: Psicología de la liberación para América 

Latina. 2. ed. Guadalajara: ITESO / Universidad de Guadalajara, 

2002. p. 91-114.

MARX, K. Sobre a questão judaica. São Paulo: Boitempo, 2010. (Texto 

original publicado em 1843).

MARX, K. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 

2004. (Texto original publicado em 1844). 

MARX, K. Glosas críticas marginais ao artigo “O rei da Prússia e a 

reforma social. De um prussiano”. Práxis, n. 5, p. 68-91, 1995. 

(Texto original publicado em 1844).

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007. 

(Texto original escrito em 1846).

MARX, K.; ENGELS, F. Manifesto comunista. São Paulo: Boitempo, 

2010. (Texto original publicado em 1848).

MÉSZÁROS, I. Para além do capital. São Paulo: Boitempo, 2002.

NETTO, J. P. O que é marxismo? São Paulo: Brasiliense, 1985.

NETTO, J. P. Introdução ao estudo do método de Marx. São Paulo: 

Expressão Popular, 2011.



274    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

NETTO, J. P. Uma face contemporânea da barbárie. Revista Novos 
Rumos, v. 50, n. 1, s/p, 2013.

PARKER, I. Psychology and marxism: Dialectical opposites? In: MAIERS, 

W.; BAYER, B; B. DUARTE, B.; JORNA, R.; SCHRAUBE, E. (Org.), 

Challenges to theoretical psychology. Toronto: Captus, 1999. p. 

477-484.

PARKER, I. Revolution in psychology: Alienation to emancipation. 

London: Pluto Press, 2007.

PARKER, I. Critical psychology and revolutionary marxism. Theory & 
Psychology, v. 19, n. 1, p. 71-92, 2009.

PRADO, M. A. M.; COSTA, F. A. A raridade da política e a democracia: os 

movimentos sociais entre sujeitos e identidades. In: BERNARDES, 

J.; MEDRADO, B. (Org.), Psicologia social e políticas de existência: 

Fronteiras e conflitos. Maceió: ABRAPSO, 2009. p. 71-83.

PRILLENTENSKY, I. The morals and politics of psychology: Psychological 

discourse and the status quo. Albany: State of University of New 

York Press, 1994.

RATNER, C. Macro Cultural Psychology: a political philosophy of mind. 

New York: Oxford University Press, 2012.

SAADALLAH, M. M. (2007). A psicologia frente às políticas públicas. 

In: MAYORGA, C.; PRADO, M. A. M. (Org.), Psicologia social: 
Articulando saberes e fazeres. Belo Horizonte: Autêntica, 2007. 

p. 159-172.

SAMELSON, F. World War I intelligence testing and the development of 

psychology. Journal of the History of the Behavioral Sciences, v. 
13, p. 274-282, 1977.

TEO, T. The critique of Psychology: From Kant to postcolonial theory. 

New York: Springer, 2005.



Capítulo 12    	     275

TERTULIAN, N. Marx: uma filosofia da subjetividade. Outubro, v. p. 10, 

7-16, 2004.

TONET, I. Educação, cidadania e emancipação humana. Ijuí: Unijuí, 

2005.

TONET, I. Método científico: Uma abordagem ontológica. São Paulo: 

Instituto Lukács, 2013.

VYGOTSKY, L. S. El significado histórico de la crisis de la psicología: 

Una investigación metodológica (Escrito em 1927). In: ALVAREZ, 

A.; DEL RÍO, P. (Org.), Obras escogidas. Madrid: Visor, 1997. p. 

257-413.

VYGOTSKY, L. S. A transformação socialista do homem. 2006 Disponível 

em: <http://www.pstu.org.br/cont/subjetividade_vigotski.pdf>. 

Acesso em: fevereiro 2009 (Texto original publicado em 1930).

XIMENES, V. M.; PAULA, L. R. C.; BARROS, P. P. Psicologia comunitária 

e política de assistência social: Diálogos sobre atuações em 

comunidades. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 29, n. 4, p. 686-

699, 2009.

YAMAMOTO, O. H. A crise e as alternativas da psicologia. São Paulo: 

Edicon, 1987.

YAMAMOTO, O. H. Marx e o método. São Paulo: Moraes, 1994.

YAMAMOTO, O. H. Questão social e políticas públicas: Revendo o 

compromisso da psicologia. In: BOCK, A. M. B. (Org.), Psicologia 
e compromisso social. São Paulo: Cortez, 2003. p. 37-54

YAMAMOTO, O. H. Políticas sociais, “terceiro setor” e “compromisso 

social”: Perspectivas e limites do trabalho do psicólogo. Psicologia 
& Sociedade, v. 19, n. 1, p. 30-37, 2007.





Organizadores

Ana Ludmila F. Costa

Doutora em Psicologia pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, pesquisadora do Grupo de Pesquisas Marxismo 
& Educação (GPM&E). Tem interesse pelos temas: teoria social mar-
xiana, política científica, política social, formação, atuação e pesquisa 
do psicólogo nas áreas jurídica, social/comunitária e ambiental. 

Endereço eletrônico: analudmila@gmail.com

Fellipe Coelho-Lima

Doutor em Psicologia pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, professor da mesma instituição, pesquisador do 
Grupo de Pesquisas Marxismo & Educação (GPM&E) e do Grupo 
de Estudos e Pesquisa sobre o Trabalho (GEPET). Tem interesse 
pelos temas: ideologia do trabalho, informalidade, desemprego, 
políticas sociais, profissão e formação de psicólogo e teoria social 
marxista/marxiana.

Endereço eletrônico: fellipecoelholima@gmail.com

Ilana Lemos de Paiva

Doutora em Psicologia pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, professora da mesma instituição e coordena-
dora do Grupo de Pesquisas Marxismo & Educação (GPM&E), do 
Centro de Referência em Direitos Humanos da UFRN (CRDH) e 
do Observatório da População Infantojuvenil em Contextos de 
Violência (OBIJUV). Tem interesse pelos temas: teoria social mar-
xiana, políticas públicas, direitos humanos, infância e juventude 
em contextos de violência. 

Endereço eletrônico: ilanapaiva@hotmail.com



278    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Isabel Fernandes de Oliveira

Doutora em Psicologia Clínica pela Universidade de São 
Paulo, professora da Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
e coordenadora do Grupo de Pesquisas Marxismo & Educação 
(GPM&E). Tem interesse pelos temas: Teoria Social Marxiana, 
Políticas sociais, Políticas da Saúde e Assistência Social, forma-
ção e atuação de psicólogos. 

Endereço eletrônico: fernandes.isa@gmail.com

Keyla Mafalda de Oliveira Amorim

Mestre em Psicologia pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte, pesquisadora do Grupo de Pesquisas Marxismo 
& Educação (GPM&E). Tem interesse pelos temas: teoria social 
marxiana, política científica, prática social do psicólogo, e 
Psicologia e política social. 

Endereço eletrônico: keylamafalda@gmail.com



Autores

Ana Lia Almeida

Mestre em Ciências Jurídicas pela Universidade Federal 
da Paraíba, professora da mesma instituição e coordenadora do 
Grupo de Pesquisa Marxismo, Direito e Lutas Sociais (GPLutas) 
e do Núcleo de Extensão Popular Flor de Mandacaru (NEP). Tem 
interesse pelos temas marxismo, assessoria jurídica popular e 
direitos humanos. 

Endereço eletrônico: liafdr@yahoo.com.br

Carlos Eduardo Montaño Barreto

Doutor em Serviço Social pela Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, professor da mesma instituição e coordenador do 
Núcleo de Estudos Marxistas sobre Política, Estado, Trabalho e 
Serviço Social (PETSS). Tem interesse pelos temas: marxismo, 
neoliberalismo, Estado, crítica ao Terceiro Setor, Serviço Social, 
política social, teoria marxista, lutas sociais, movimentos sociais. 

Endereço eletrônico: c_montano_br@yahoo.com.br

Daniel Araújo Valença

Mestre em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte, doutorando em ciências Jurídicas 
pela UFPB, professor da Universidade Federal Rural do Semi-
Árido e coordenador do Grupo de Estudos em Direito Crítico, 
Marxismo e América Latina (GEDIC). Tem interesse pelos temas: 
movimentos sociais e América Latina, marxismo, educação 
jurídica e popular, direitos humanos, novo constitucionalismo 



280    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

latinoamericano, assessoria jurídica popular, democracia, pro-
priedade fundiária, terrenos de marinha, direito urbanístico. 

Endereço eletrônico: valencadaniel@gmail.com

Elaine Rossetti Behring

Doutora em Serviço Social pela Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, professora associada da Universidade do Estado 
do Rio de Janeiro e coordenadora do Grupo de Estudos e Pesquisas 
do Orçamento Público e da Seguridade Social (GOPSS). Tem 
interesse pelos temas: serviço social, política social, orçamento 
público, seguridade social, assistência social e trabalho. 

Endereço eletrônico: elan.rosbeh@uol.com.br

Fernando Lacerda Júnior

Doutor em Psicologia pela Pontifícia Universidade Católica 
de Campinas, professor da Universidade Federal de Goiás e 
membro do Núcleo de Estudos e Pesquisas Crítica, Insurgência, 
Subjetividade e Emancipação (CRISE). Tem interesse pelos temas: 
Psicologia da Libertação, Psicologia Social, Psicologia Crítica, 
Psicologia Comunitária e marxismo. 

Endereço eletrônico: fernando_lac@yahoo.com.br

Ivo Tonet

Doutor em Educação pela Universidade Estadual Paulista 
Júlio de Mesquita Filho e professor de filosofia da Universidade 
Federal de Alagoas. Tem interesse pelos temas: socialismo, mar-
xismo, política e educação.

Endereço eletrônico: ivo_tonet@yahoo.com.br



Capítulo 12    	     281

Jane Cruz Prates

Doutora em Serviço Social pela Pontifícia Universidade 
Católica do Rio Grande do Sul, professora da mesma instituição, 
pesquisadora do Núcleo de Pesquisa em Demandas e Políticas 
Sociais (NEDEPS), coordenadora do Grupo de Estudos sobre Teoria 
Marxiana, Ensino e Politicas Públicas (GETEMPP), pesquisadora 
da Rede Latinoamericana – Laboratório Internacional de Estudos 
Sociais da Federação Internacional de Universidades Católicas 
(FIUC). Tem interesse pelos temas: ensino, formação e trabalho do 
assistente social, teoria e metodologia da pesquisa social, teoria, 
método marxiano e enfoque misto, avaliação de politicas públicas, 
PNAS, SUAS e Populações em situação de Rua. 

Endereço eletrônico: jprates@pucrs.br

Marcello Musto

PhD em Filosofia pela University of Naples ‘L’Orientale’, 
PhD em Filosofia e Política pela University of Nice ‘Sophia 
Antipolis’, Assistant Professor no Departament of Sociology da 
York University - Toronto. Tem interesse pelos temas: Marxismo, 
História do Pensamento Político, Filosofia Moderna e História do 
movimento operário.

Endereço eletrônico: marcello.musto@gmail.com

Mario Duayer 

PhD pela Manchester University (Inglaterra), professor 
visitante da Universidade Estadual do Rio de Janeiro. Tem inte-
resse pelos temas: Marx, ontologia crítica, teoria social crítica, 
filosofia da ciência, metodologia da análise econômica. 

Endereço eletrônico: mddier@gmail.com



282    	           MARX HOJE: pesquisa e transformação social

Oswaldo H. Yamamoto

Doutor em Educação pela Universidade de São Paulo, pro-
fessor titular da Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
e coordenador do Grupo de Pesquisas Marxismo & Educação 
(GPM&E). Tem interesse pelos temas: políticas sociais e a teoria 
social marxiana. 

Endereço eletrônico: oswaldo.yamamoto@gmail.com

Raquel Souza Lobo Guzzo

Doutora em Psicologia Escolar e do Desenvolvimento 
Humano pela Universidade de São Paulo, professora da Pontifícia 
Universidade Católica de Campinas, coordenadora do Grupo 
de pesquisa Avaliação e Intervenção Psicossocial: Prevenção, 
Comunidade e Libertação (GEP-InPsi). Tem interesse pelos temas: 
Psicologia Escolar e Comunitária, indicadores de risco e prote-
ção ao desenvolvimento da criança e adolescente, avaliação e 
intervenções preventivas e psicossociais, Psicologia Social da 
Libertação, processos de tomada de consciencia e relação entre 
Psicologia e marxismo. 

Endereço eletrônico: rguzzo@mpc.com.br

Ricardo Antunes

Doutor em Sociologia pela Universidade de São Paulo, 
professor titular da Universidade Estadual de Campinas. Tem 
interesse pelos temas: trabalho, nova morfologia do trabalho, 
ontologia do ser social, sindicalismo, reestruturação produtiva e 
centralidade do trabalho. 

Endereço eletrônico: rantunes@unicamp.br



Capítulo 12    	     283

Roberto Efrem Filho 

Mestre em Direito pela Universidade Federal de 
Pernambuco, professor da Universidade Federal da Paraíba, coor-
denador do Grupo de Pesquisa Marxismo, Direito e Lutas Sociais 
(GPLutas) e do Núcleo de Extensão Popular Flor de Mandacaru 
(NEP). Tem interesse pelos temas: conflitos territoriais, relações 
de classe, gênero e sexualidade, violência e criminalização. 

Endereço eletrônico: robertoefremfilho@yahoo.com





Volume I


	Capa_frente.pdf
	Página 1

	Capa_frente.pdf
	Página 1

	Capa-costas.pdf
	Página 1




